Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لاهور ٥ پاکستان

350

بع (رساله)

V

XB

والرين رسالت مل سيني ع (ساله)

قبر احكام آدك

كوكر تعطاني اوكالرحك

ضيبأ القرآن يبلى كيشنز لاہور \_ کراحی 0 یا کیتان

جمله حقوق حفوظ بي

والدين رسالت مآب عليه من ( رساله ) نام كتاب قبر کے احکام و آداب مؤلف کوکب نورانی او کاژوی مولا نااد کاژ وي اکاد مي العالمي م ته ۵۳-یی سند هی مسلم مادُ سنگ سوسا تن کراحی،•• ۳۲۷ تاريخاشاعت ,2001 飞儿 تعداد ایک بزار قمت -/100روپے الألف كار ذيرنثرز ، 4- شيپ دوذ، لا بور يرنغ ز ملحكايبة ضيا إلقرآن يبلى كنثنز واتادربارروق لا بور. 7221953 e 9- الكر يمهار كيث ،اردوباذار ، لابور\_7225085-7247350 فيكس:\_042-7238010 14-انفال سنتر، ار، وبازار، كراچى- فون: - 2630411 e-mail:- zguran@brain.net pk Website - www.caulouran.com

د الله رب محمد صلى عليه وسلما نحن عباد محمد صلى عليه وسلما ما ملك

چینگر روز ہوئے ساعت پر یہ بطی گری کہ نبی کریم علی تقلیقہ کی مقد س و مطہر ، طیبہ و طاہر ہوالد ہ ماجدہ، سید کا نتات حضرت آمنہ سلام اللہ علیما کی قبر انور نہ صرف مسمار کر دی گئی بلکہ بے دینوں نے اسے ا کھاڑ دیا اور جسد اقد س وہاں سے نکال دیا۔ الامان! یقین نہیں آتا کہ ایسا ہوا ہے .....! بچشم خود دیکھ کر آنے والے گوا ہوں نے احوال سایا اور اخبار ات میں احتجاج کی کچھ خبریں بھی شائع ہو نمیں، حر مین میں موجود احباب سے رابطہ ہوا، سبھی نے اس حادثہ فاجعہ کے و قوع پذیر ہونے کی تصدیق کی ...... خون کھولا، آنسو ہے ..... اہل ایمان کے سکوت پر دل دیکھا.....

ایسی جسارت و شرارت تو کفار مکه تک نے نہیں کی اور وہ ارادہ ظاہر کرنے کے باوجود اس ند موم فعل سے باز رہے اور ڈرے گر افسوس کہ خود کو مسلمان کہلانے والوں نے یہ ظلم ڈھایا!اس سانح کے مجرم یقیناد نیاد آخرت میں اس کی شدید سز اپا کیں سے سیکن ہمارے حکر انوں کو کیا ہوا؟ان کی ماؤں کی قبر کے ساتھ کو کی ایسا کر تا تو سید کیایوں ہی لہوولعب میں مگن رہتے؟ مسلم حکم ان سب مہر بہ اب ہیں، کیوں؟ ..... شاید اغیار نے ان کی غیر ت کو موت کی نیند سلادیا ہے۔ یہ اپنی د شنوں کے نمک خوار بیں،ان کے نمک حرام نہیں ہو سکتے۔ یہ پیز اہن ..... کے ایف سی ..... مک ڈونلڈ کے فیر ت و حمیت کی تو قع عبث ہے۔ مشتبہ ناپاک غذا کے بعد تو ادلیاء کی دعا بھی قبول نہیں ہوتی۔ د شمنان اسلام مشکوک غذا مسلمانوں کو کطلا کر انہی ہے مال کما کر اس کمانی سے انہی کے خلاف بر سر پیکار میں .... ڈش اور کیبل ہے جو ٹی وی چینلز د کھائے جا سے انہی کے خلاف بر سر پیکار میں بلکہ ذہن و فکر ہے ایمان ور دحانیت ختم کر نے



کے لئے میں، معاشر سے سے شرم وحیااور اقدار منانے کے لیے میں گر بمار یے تحرانوں کو تو نشہ اقتدار نے بد مست کر رکھا ہے ..... خود ہمارے معاشر سے کے اخلاقی انحطاط کا میہ حال ہو گیا ہے کہ اب کوئی تج ہولے تو اس کی دماغی حالت پر شبہ ہوتا ہے۔ ایمانی تشخص ہی نہیں، ہم اخلاقی اقدار کو تھی غیر اہم سیجھنے گھے ہیں۔ دین وند ہب اب شاید جرک قانون سمجھا جاتا ہے اور گناہ کو گناہ کہما یہ تہذیکی شار ہوتا ہے۔ یہ جابلیت اخری کی تو قع کر ماہی حاقت و غلطی ہے۔ اب دنیا میں ذراور زور کی تحر انوں سے کوئی تو قع کر ماہی حاقت و غلطی ہے۔ اب داخلوار کے جرم نہیں، اس کی حیثیت دیکھی جاتی جاور صاحب حیثیت اور زور آور کاہم جرم رواسی جی جاتا ہے۔

یکھ درد مندوں نے اس سائے کو تازیانہ سمجمااور انہوں نے اپنی حیثیت اور ایمانی غیرت کے مطابق اس ظلم کے خلاف صد اے احتجاج بلند کی ..... اخباروں نے کر شیل از م کو صحافت پر ترج دی ہے، ان کا کہنا ہے کہ دیٹی خبر وں یا شخصیات کی کو رنج ان کے اخباروں کی اشاعت نہیں بڑھاتی۔ انہیں کی گلوکارہ کی چاری کی خبر نمایاں اور بار بار تاث کر نے ہے جور خبت ہے دور سول کر کیم علیظت کی والدہ محر مد کی تبر شریف کی ب تاث کر نے ہے جور خبت ہے دور سول کر کیم علیظت کی والدہ محر مد کی تبر شریف کی ب تاث کر نے ہے جور خبت ہے دور سول کر کیم علیظت کی والدہ محر مد کی تبر شریف کی ب تاث کر میں بات نہیں بیا ہے گا، ہمیں اشتہار نہیں میں کی معر رہا ہے گوں تاکوں ہی نہیں جا سے گا، بیاند کی لگ جائے گی۔۔۔ میں کنر دریاں، یہی عذر بائے گوں تاکوں ہی تاز ادنہ ہو سکے ... رہے ریڈ یو اور ٹی۔۔ تو دو حکر انوں کے تعیش کی نائش کے لئے تر ادا نہ ہو سکے ... رہے ریڈ یو اور ٹی۔۔ تو دو حکر انوں سے تعیش کی نائش کے لئے تر ادار نہی کے بائد کی لگ جائے گی۔۔۔ تو دو حکر انوں سے تعیش کی نائش کی ہے تر ادار نہی کے بائد کو ان سے کیا اور کی تو تو تیع تر ادار نمی کے بائد کی لگ ام النے کا اور کے تو تو تین تر اور ان کی کی بائر ہوں دی ریڈ یو اور کے معرفی اور ایوں نے تایا کہ ظام ہوں نے نائش کے بل

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

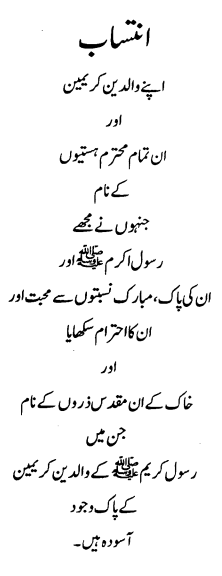
بکواس کی اور انہیں مومن ماننے ہے انکار کر دیا۔ ہمیں احساس ہوا کہ ہمارے اکثر مسلمان بھائی تو بنیادی دینی معلومات ہے بھی آگاہ نہیں،اس لئے غیر دں کا پر و پیگنڈا قبول کر لیتے ہیں ..... کہیں ایسانہ ہو وہ ان خالموں کی اس ہر زہ سر ائی کو سن کر ایسا ہی گمان کرنے لگیں اور کوئی گستاخی کر کے اپناایمان ضائع کر بیٹھیں۔..... ہم نے علاتے کرام ہے رابطہ کیا، کچھ نے عذر خاہر کیا کہ وہ اس لائق نہیں کہ عمدہ تحریر پیش کر سکیں کسی ایسے عالم کو ڈھونڈیں جو صاحب قلم بھی ہو۔ پچھ علماء نے وعدہ بھی کیا گران کے تدریسی اور تبلیغی مشاغل اس قدر بتھے کہ وہ جلد بیہ کام انجام نہیں دے سکتے تھے۔ ہمیں خطیب ملت علامہ کو کب نورانی اد کاڑ وی یاد آئے، ہم نے ان سے بات کی، اس حادث پر وہ بہت رنجیدہ تھے اور پہلے ہی ہے اس کام کاارادہ کئے ہوئے تھے اور اپنے ارادے میں پختہ تھے۔انہوں نے کہادہ صرف ایک ہفتے میں ہمیں یورار سالہ لکھ کر دے دیں گے۔انہوں نے اس موضوع پر پہلے ہے موجود مطبوعہ تحریروں کی تفصیل ہمیں بتائی۔ ہم نے عرض کی کہ آپ تحریر و تقریر میں جو اب ولہجہ رکھتے ہیں وہ نہایت بلیغ بادر بات نه صرف مجھ میں آتی ہے بلکہ دل میں نقش ہو جاتی ہے ..... انہوں نے وعدے کے مطابق رسالہ ایک ہفتے میں ہمیں مکمل کر کے دے دیا۔ ہم نے اس میں قبر کے احکام و آداب کے بیان کو شامل کرنے کی خواہش خاہر کی، انہوں نے کہا کہ آپ اینے حصے کی کمپوزنگ اور پروف کی تصحیح کر لیں اس د وران دہ ہماری یہ در خواست بھی یور ی کردیں گے اورا یک ہفتے میں بیام بھی انہوں نے پور اکر دیا۔ ہماری یہ کاوش نیک نیتی کے ساتھ تھی یوں پوری ہو گئی، ہم ایمانی عقیدت و احترام کے ساتھ بخوشی اسے ہدیہ قار کمین کر دیے ہیں، اللہ کرے کہ یہ ہم سب کے علم و آگی کے ساتھ ساتھ ہماری دنیاد آخرت میں کامیابی کے لئے بھی نافع د مفید ہو۔

محمد عرفان وقارى

£1999

جعیت اشاعت اہل سنت، کراچی کے جناب محمد عرفان و قاری نے "عرض ناشر" کے عنوان سے بیہ تحریر کلھی تھی کیوں کہ یہ کماب وہی شائع کرنا چاہتے تھے، لیکن وہ یوجوہ اسے جلد شائع نہ کر سکے، ادھر احباب کو اس کتاب کا شد ت سے انتظار تھا، اس لئے جعیت اشاعت اہل سنت کی طرف اشاعت سے قبل ہم نے ضیاءالقر آن پل کیشز، الا ہور سے اسے طبح کر دانے کا اجتمام کیااور محمد عرفان و قاری صاحب کی تحریر کو کی این "کا عنوان دے کر ای طرح شامل رکھا ہے اس کتاب کا مرورق حادی عبد الرحن صاحب کی فن کارانہ صلاحیت کا عمدہ شاہ کار ہے اور اس کی فوری طباعت محترم صاحب زادہ محمد حفظ البر کات شاہ کی خصوصی توجہ اور تعادن کا نتیجہ ہے۔ اللہ تعالیٰ انہیں جزائے خیر حفظ البر کات بتاہ کی

خاد مین مولانااد کاژونؓ اکاد می العالمی



**کو کپ** غفرلہ

# أغاز

نحمده و نستعينه. و نصلي ونسلم على رسوله الكريم وعلىٰ آله واصحابه و اتباعه اجمعين

ہم اللہ الرحمن الرحيم ہمارے معاشرے ميں يہ تو كہا جاتا ہے كہ كى فن ميں ماہر ہى ہے اس فن كے بارے ميں يو چھا جائے تو صحيح رہ نمائى ہو گى، معالى بے، طبيب، جسمانى يمارى كے ليے دوا تو يز كرتے ميں، ان سے رابط اور ان كے فيصلے كو قطعى سمجھا جاتا ہے اور اس ميں كى كى د خل اندازى يہند نہيں كى جاتى كى چيز كادہ پر ہيز بتا كي تو حيل و حجت نہيں كى جاتى بلكہ ان سے تو دليل بھى نہيں ما كى جاتى، بخو شى ان كى ہدايت قبول كى جاتى ہے اور اس ميں صحت دعافيت سمجھى جاتى ہے تين دين دائي ان كى ہدايت قبول كى جاتى ہے اور اى ميں صحت دعافيت سمجى جاتى ہے تين دين دائيان كے معاطے ميں يہ احتياط بالعوم نہيں كى جاتى، ہر شخص خود مجتمد و مفتى بن جاتا ہے اور اپنى طبيعت كو شريعت بنانے كى كو شش كر تا ہے .... كيا ستم ہے كہ كى لفظ كے معنى تو ايل زبان سے مشر دط كيے جائيں محر قرآن و حديث كے معنى و مفہوم كے ليے اپنى رائے اور خام عقل ہى كو سب كچھ سمجھ ليا جائے .....لوگوں كا يہى طور ان كى گمراہى بلكہ تابى كابا عث ہے كين دہ اس كى اہميت سے غافل ہيں۔

و **بٹی و فہ** ہبی علوم د فنون سے ناداقف صحف کو جاہیے کہ دہ علمائے حق ہے دین امور و معاملات میں رہ نمائی حاصل کرے اور اپنی رائے ، عقل اور طبیعت کو قر آن د سنت کایابند ہنائے۔

ز بان و قلم کا توب پر داہی ہے کسی معاط میں بھی استعال اچھا نہیں سمجھا جا تااور دینی و نہ ہمی، خاص امور میں تو بہت زیادہ احتیاط کی ضر ورت ہے کیوں کہ ذراحی بے احتیاطی بھی قابل گرفت ہو جاتی ہے اور نامنا سب الفاظ اور بے ادبی کالہجہ و بیان ، بلا شبہ

شدید نقصان کا باعث ہے جو نہ صرف ایمان ہے محرد م کر دیتا ہے بلکہ دارین میں عذاب کا مستحق بنادیتا ہے۔ الل ایمان سہ بھی خوب جانے ہیں کہ رسول کر یم میکی کے تعظیم و تو قیر لاز می ہے۔ اور ضروریات دین ہے ، ان کی نسبتوں کا احترام بھی ضرور ی ہے، اگر کمی کو ان کی

کی نسبت کے بارے میں صحیح یا پوری معلومات نہ بھی ہوں، تب بھی زبان و قلم کو منفی یابے ادلی کے لبچہ و بیان میں در از کر ناتظمین غلطی ہے، علامے اسلام کی یکی تعلیم ہے کہ ایسے مربطے میں خامو شی بہتر ہے۔

اس فقیر گناہ گار نے رسول کریم ﷺ کے داندین کر میں کے مزارات کی زیارت و حاضر می کاشر ف(۱۹۷۵ء میں) حاصل کیااور دونوں مقامات کی تصویر بھی حاصل کی۔ نبی کریم یک تنہی کے والد گرامی حضرت سید نا عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ک قر شریف مجد نوی کے دابنے دروازے باب السلام سے چند قدم کے فاصلے پر تھی، دہ حصہ اب محجد نبوی میں شامل ہو گیا۔ چیٹم دید گواہوں ادر اخبار ات کے مطابق ان کا جسد مبارک چودہ صدیاں گزرنے کے بعد بھی صحیح د سالم نگلاادرا نہیں مدینہ منورہ کے قبر ستان جنت البقيع شريف ميں دفن كيا كيا ، اى طرف سے حضرت مالك بن سنان اور حضرت عکاشہ رضی اللہ تعالی عنہما کے صحیح و سالم اجساد مبار کہ بھی نکال کر بقیع شریف میں منتقل کیے گئے …… (روزنامہ نوائے، لاہور۔ ہفتہ ، ۳۱ جنوری ۱۹۷۸ء)…… ماہ صام ۱۳۱۹ ه میں رسول کریم مذالیق کی والد د ماجد ہ سید وَ کا بُنات حضرت آمنہ رضی اللہ تعالی عنہاد سلام اللّہ علیما کی قبر شریف کو مسمار کر کے اس پر بلڈ دز چلانے کی روح فر سا خبر سننے کو ملی جس سے ہر مو من کی روح نزب المٹی۔ یہ شر ارت کرنے دالوں نے اس مقدس خالون کے بارے میں ناز یاادر گستاخانہ جملے بھی کیے۔ پاکستان میں ہر مسلمان جس تک یہ خبر بیچی، اس نے شدت ہے اے محسوس کیاادر غیرت ایمانی ادر مجت

11

ر سول کے تقاضے کا مظاہرہ کرتے ہوئے اس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کی ..... مجھ سے اس بارے میں لکھنے کی فرمائش کی گئی۔ماہ محرم الحرام ۲۰ ۲۰۱۰ ہے کے پہلے عشرے میں ایک رسالہ میں نے کلمل کر لیا اور اپنی طرف سے کو شش کی کہ تمام عبارات و حوالے اصل کتابوں سے نقل کروں، جو کتابیں میر بے ذاتی کتب خانے میں موجود نہیں تھیں: ان حوالوں کے بارے میں کچھ خاص اہل علم پر اعتماد کرتے ہوئے نقل در نقل سے کام لیا جسیا کہ اکثر اہل قلم کیا کرتے ہیں۔

کوئی کتاب لکھتے ہوئے مصنف و مؤلف کے سامنے دوصور تیں ہوتی ہیں۔ ایک تو یہ کہ دہ اپنی تحریر میں موافق و مخالف جس قدر اقتباس و عبارات شامل کر رہا ہے ... اصل کتابوں ہے ہوں، دہ خودا پنی تحقیق د مطالعے ادر تسلی د تشفی کے بعد انہیں تحریر میں شامل کرے تاکہ دہ جس عبارت کو پیش کر دہا ہے اور اسے اپنے موقف کی دلیل بنا رہا ہے اس پر ہر طرح ہے مطمئن بھی ہواور اسے اس عبارت کے صحیح ہونے پر اعتاد ہو یعنی دہ عبارت اپنی اصل میں موجود ہو ..... دو میں عبارت کے صحیح ہونے پر اعتاد کی عبارت یا اقتباس کو خود تو اصل کتاب میں نہ دیکھے بلکہ کسی ادر کی کتاب میں دیکھے جہاں کسی نے اسے نقل کیا ہو (خواہ اسے معلوم نہ ہو کہ ناقل نے بھی اصل کتاب دیکھی ہے یا نہیں) اور اس طرح نقل در نقل کرتے ہو ہے وہ عبارت یا اقتباس پیش کر در اور اس عبارت کی صحت کے بارے میں اسے صرف اس ناقل پر اعتاد ہو جس دے اور اس عبارت کی صحت کے بارے میں اسے صرف اس ناقل پر اعتاد ہو جس

اس دوسری صورت میں بھی دوصور تیں ہیں۔ پہلی یہ کہ ناقل (نقل کرنے والا) اس کتاب کا حوالہ بھی درج کر دیتا ہے جہاں سے وہ کسی دوسر ے کا اقتباس یا عبارت نقل کر تاہے،اس طرح وہ دیانت کا مظام ، کر تاہے اور اس عبارت کی صحت کا پور ی طرح خود ذمہ دار نہیں تھہر تا۔ دوسر ی صورت یہ ہوتی ہے کہ ناقل جس عبارت یا

اقتباس کو نقل کرتا ہے اس پر وہ حوالہ درج نبیس کرتا جہاں سے وواسے نقل کرتا ہے بلکہ اصل کماب کا حوالہ درج کرتا ہے خواواس نے اصل کماب دیکھی بھی نہ ہواور خود اس کے اپنے پاس بھی اصل کماب نہ ہو۔ یوں وہ خیانت بھی کرتا ہے اور اس عبارت کی صحت وغیر دکا خود ذمہ دار قرار پاتا ہے، اس طرح وہ خود کونا قل نہیں بلکہ تحقق ثابت کرنا چاہتا ہے۔

محققین اور ناقدین کے لیے اصل کتاب و یکھے بغیر لکھنا در سے نہیں، انحی سیاق و سباق دیکھے بغیر لکھنا سود مند نہیں ہوتا۔ مصنفین و مؤلفین کو دیانت دار کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے واضح کر دینا چاہے کہ جو عبارت جو بیش کر رہے ہیں یاجو اقتباس لکھ رہے ہیں، انہوں نے اسے کہاں سے نقل کیا ہے؟ یوں ان کی تحریر کی و قعت کم نہیں ہو گ بلکہ تقد و تحقیق میں زیادہ معادن اور بہتر ثابت ہو گی۔ ہرا قتباس کے ساتھ کتاب کا صحی صفحہ نمبر، جلد نمبر، ایثریش (بار اشاعت) بلکہ طالع اور سن اشاعت کا بھی ذکر کرنا چاہے تاکہ کوئی دیکھنا چاہے تو اسے دہ حوالہ باسانی مل جائے۔

ال فقیر نے علی خیانتوں اور تعقبات کے معاطے میں بڑے بڑے نام ملوث پائے میں اور تناقض وتعارض نے تو شاید ہی اہل قلم کی تحریریں خالی ہوں۔ قار کین اس سے شاید اہل علم کے معاطے میں بد گمان ہو جا کی تو ان پر داختی کر ناچا ہتا ہوں کہ کام اللہ تعالی ( قرآن کر یم) کے سواکو کی کتاب ایسی نمیں جس پر کو کی اعتراض نہ ہوتا ہو، یکی اہل علم ہمارے محن بھی میں کہ مطبوعہ و غیر مطبوعہ ( قلمی کنتوں ) کی تحقیق و جاتا ہے اور حق واضح ہوجاتا ہے۔

کن پول کے مطالعے میں یہ مجمعی دیکھا کہ کوئی مصنف توابی علمی استعدادادر مزاج کے مطابق دیانت دار ک سے اظہار کر تا ہے اور یہ مجمعی دیکھا کہ بہت ایسے بھی جو

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

صرف این موقف کو بیان کرتے ہیں اور ای کے مطابق دلائل قائم کرتے ہیں خواہ دیانت کاخون ہو تار ہے لیکن کفر وایمان اور ضر وریات دین کے مسلے میں اہل ایمان اہل حق کی تحریر یں بہت مختلط ہیں کیوں کہ عقائد واحکام میں معمول می لغزش بھی سنگین نتائج کا پیش خیمہ ثابت ہوتی ہے، اہل حق اکا بر علمائے اسلام کی کتاب گواہ ہیں کہ عقائد واحکام میں وہ کس قدر اختیار کرتے ہیں۔

ر سول کریم ﷺ کے والدین کریمین کے ایمان اور فضا کل کے بارے میں سے فقیر جب این تحریر کمل کر چکا تواین عادت کے مطابق اس تحریر کواپنے استاد کمر م حضرت شيخ الاسلام والمسلمين، فقيه دورال مولانا الحاج غلام على صاحب قبله اشر في اد کاڑوی دامت بر کاقہم القدسیہ کی خدمت میں بھیجا کہ دواس کی اشاعت ہے قبل اسے ملاحظہ فرمالیں اور جہاں کہیں مجھ ہے کو کی خطاہو کی ہو ، تصحیح واصلاح فرمادیں.....وہ مجھ نالا کق پر بہت مہربان میں اور ایسی شفقت فرماتے ہیں کہ فخر ہو تا ہے۔ میں نے چیتم ہوش داکرتے ہی اپنے دالد گر امی قبلہ علیہ الرحمہ کے بعد انہی سے حروف کی بہچان اور ان کااستعال سکیصاہے، دینی علوم و معارف ہے آگہی میں حضرت شخ الا سلام ہی میرے قبلہ وکعبہ رہے۔ حضرت نے مجھے بالخصوص یہی سکھایا کہ شخصیت کو کی ہو، یہ ضر در کچھو کہ اس نے جوبات کہی ہے اس کی دلیل کیا بیان کی ہے؟ کسی شخص پر اعتماد کی شر ائط بھی حضرت نے تعلیم فرمائمیں اور عبارت فنہی کے ساتھ ساتھ استنباط اور استد لال اور مسائل کے انتخراج کا ایسا طریقہ سکھایا کہ شبہات راہ نہیں یاتے۔ یہ نہ مبالغہ ہے نہ مغالطہ ، مجھے حضرت کی ذات میں وہ ہتایاں جع نظر آئیں جنہیں ہم اپناامام شار کرتے ہیں۔ حضرت شخ الاسلام، میر ے والد گرامی مجد د مسلک اہل سنت خطیب اعظم مولانا محمد شفیع اد کاڑ دی علیہ رحمتہ الباری کے بھی استاد ہیں۔ میرے پیر د مر شد <sup>ح</sup>ضرت <sup>س</sup>نج کر م سید نا محمد اساعیل شاہ بخاری حضرت کر ماں والے رحمتہ اللہ علیہ تبھی حضرت شخ

الاسلام پر اعتماد فرماتے اور طلب علم کی جبتو کرنے والوں کو حضرت شخ الاسلام کی طرف راغب فرماتے، میرے شخ طریقت کے نیرہ (یوتے) حضرت بیر سید غفنز علی مثاہ صمصام بخاری بھی حضرت شخ الاسلام کے محبوب تلائدہ میں سے تے۔ نقیب الانثر اف حضرت بیر سید ناطاہر علاؤالد بن گیلائی حضرت شخالا سلام کواپنا ستادوں کا استاد فرماتے اور نہایت تکریم فرماتے تھے۔ اللہ کر کیم حضرت شخ الاسلام کی صحت د عمر میں برکت فرماتے اور بہیں ان نے فنی شیر بینچائے، آبن

حضرت قبلہ شخ الاسلام نے میر می تحریر دیکھتے ہی فرمایا''المستثار مو تمن ''اور فرمایا کہ عقیدت کے بیان میں تمہادی محنت قابل داد ب مگر عقیدت کی اس تفصیل ے پہلے عقید دادر نفس مسئلہ کی **تحقیق لکھوادر میری ت**حریر کے چند جملوں کی ضرور ی اصلاح بھی فرمانی۔ یہ مسئلہ اتنانازک اور مشکل تھا کہ میں اس کے لیے بمت نہیں کر رہا تحا مگر رساله لکھ چکاتحااورا حباب کا نقاضا شدید تھا..... میں حضرت کی خدمت میں او کازا پُنچا۔ رات گئے پُنچا تھا، ای وقت حضرت نے جامعہ اثر ف المداری کے دارالا فماً، ے دابستہ حضرت مولانا حافظ غلام پاسین اور حضرت مولانا غلام دیکھیر صاحبان کو طلب فرمایا، بیہ دونوں علاء بھی میرے حضرت کے فاضل تلامٰہ ہ میں ہے ہیں۔ گمارہ بج شب سے منج فجر تک پہلے لکھے ہوئے مودہ کی تحقیق د تھی ہوتی ر می اور الگادن تمام بم سب سینکروں کمابوں میں اس مسلہ کی تحقیق اور موافق و مخالف دلاک پر تلفظو کرتے رہے۔ بیچھے اندازہ ہوا کہ اب تک کوئی ایک جامع تحریر کتابی شکل میں نہیں تقل ہے ہم ہر طرح صحح اور متند قرار دیتے۔مصنفین و مولفین نے ناکمل حوالے درج کیے بتھے اور زیادہ تر نے عقیدہ کی بحائے عقیدت بی بیان کی متحی۔ میں نے ریمالہ ماہ محرم کے پہلے عشرے میں لکھا تھا تحرر نتا الاول تک اس موضوع پر بہت ی تح بریں شال مو چکی تعیی اور کچھ نقل در نقل والا معاملہ قعالہ مولو کا محمد علی صاحب کی کتاب

15

"نور العينين في ايمان آباء سيد الكونين (عَظِيلَة)" ادر حضرت علامه مولانا فيض احمه صاحب ادلی کی کتاب ''ابوین مصطفیٰ'' مجھے سب سے آخر میں ملیں، بیہ دونوں اس موضوع پر تمام رسائل کے مقابلے میں صحیم اور جامع ہیں۔ ربیع النور شریف میں میں نے جلسوں کی بھر مار کے باد جو داس باب میں تحقیق جاری رکھی اور پھر دہ کتب جن کے حوالے دومر می کتابوں میں دیکھے، وہ اصل کتابیں حاصل کیں تاکہ یوری تسلی ہو سکے۔اگراپی تحقیق کے مطابق تفصیل سے لکھتا تو سیکڑوں صفحات ہو جاتے اور تکرار بہت ہوتی،اس لیے اختصار سے کام لیتے ہوئے ضرور می باتیں تحریر کیں اور ایک مرتبہ پھر حضرت شخ الاسلام کو تصحیح واصلاح کے لیے مسودہ بھجوایا۔ یوں یہ رسالہ جو باتی ر سائل سے پہلے شائع ہوتا، سب سے آخر میں شائع ہو رہا ہے ..... یہاں ایک ادر وضاحت بھی ضروری ہے وہ بد کہ میر ی تمام کتابیں حضرت شخ الاسلام سے مصدقہ نہیں ہیں اور جو کتابیں میں حضرت کو نظر ثانی کے لیے دکھاچکا ہوں ان کا بھی تمام متن وبی نہیں ہے جو حضرت کا دیکھا ہوا ہے۔ تمام کتابیں اس لیے مصدقہ نہیں کہ کچھ تحریریں ایمی ہیں جو میں نے بیر ون ملک سفر کے دوران ککھی تھیں اور حضرت کو نہیں د کھا۔ کا تھاادر باقی کتابوں کا بیہ ہے کہ حضرت کو دکھانے کے بعد بھی تر میم داضا فیہ میں نے مسودوں میں کیا ہےاس لیے میر می تحریروں کی کسی غلطی کاذمہ دار حضرت کو نہیں مشہرایا جا سکتا۔ مصنفین این تحریروں پر جن ہستیوں سے تقریظ اور نقدیم لکھواتے ہیں،انہیں جس قدر مسودہ دکھاتے ہیں اس قدر ان حضرات کے علم میں ہو تا ہے۔ تقاریظ لکھوانے کے بعد مصنفین اپنے مسودوں میں جواضافہ و تبدیلی کرتے ہیں دہ ان بزرگوں کو نہیں د کھاتے مگر ان کی تقریفا ای طرح شامل رکھتے ہیں، یوں مصنف کی طرف سے تبدیلی داضافہ کی کسی غلطی پر قار ئین دناقدین اس تقریفا لکھنے دالے پر بھی اعتراض کر دیتے ہیں اور یوں وہ ہستیاں خواہ مخواہ معترضہ بنا دی جاتی ہیں۔ یہی نہیں

بہت سے مصنفین اپنی تحریروں پر تکھوائی جانے والی تقاریفا میں خود بھی تصرف کر لیتے بیں جو بلا شیہ شدید خیانت اور تنگین جر مہے۔ میر ی کو خش ہے کہ حضرت میر می تمام کتب پر نظر ثانی فرمالیس، تاہم الل علم قار کین سے بھی میر می گزارش ہے کہ میر ک لیے میں ان کا شکر گزار ہوں گا۔

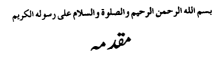
قار نمین کرام! جن کتب کے تراجم ہو چکے ہیں، قار مین کی سمد لت کے لیےان کے تراجم ہے عبارت نعق کی بیں اور جباں کمبیں عربی فاری عبارات نعق کی میں ان کے ساتھ بحااردو ترجمہ بھی تح پر کردیاہے لیکن ایک بات میں داضح کردوں کہ میں نے بغیر قطع و برید کے من و عن اور عکمل عبارات نقل کی بیں اور تراجم والی عبارات میں بھی کوئی تصرف نہیں کیا ہلکہ کچھ الفاظ جو بچھے گوارا نہیں تتے وہ بھی میں نے تبدیل نہیں کیے۔ میں نے تحرار ہے بیچنے کی بہت کو شش کی گر ہر کماب میں دلا کل وہی تھے، پوں بعض دلاکل کا تذکرہ بار بار ہوا ہے، تاہم ر نبول کر یم سالیت کے والدین کر میں کاذکر نسبت رسول ( سلیل ) کی وجہ سے مبادک ب، اور قار نمین تکرار کے بادجو دانے پڑھتے ہوئے محظوظ بی ہوں گے ..... وسویں صد کی کے مشہور امام ادر مجد د علامہ جلال الدین عبد الرحمن بن ابي بكر سيوطى رحمته الله تعالى عليه ب رسائل مير ب پاس بيس متر، بفضله تعالى ووصحم مل محظ - مير ب حضرت في الاسلام قبله مادر بيع النورشر يف مي ممرهو زیارت کے لیے تشریف لے گئے تو دینہ منورہ میں ایک مکتبہ سے اپنے لیے لے آئے ادر بھے اس بے آگاہ فرمادیا تو میں نے وہاں سے منگوا کیے۔ اپنی نے یاتی تح ریم مل ام سیوطی کی عمارات جہاں کمبیں نقل کی میں وہاں حوالہ بھی اس کمآب کادیاہے، جہاں ہے میں نے عبارات نقل کی جیں اور امام سیو طی کے مجموعہ رسائل جس کانام ''رسائل تشع'' ب، اس کے بھی ان صفحات کا حوالہ درج کر دیاہے جہاں سے دہ عبارت دوسر ول نے

# 1-7

نقل کی ہے بلکہ ان عبارات میں ہے جو عبارت کی اور کتاب میں دیکھی اس کا حوالہ بھی درج کر دیا ہے۔ واضح رہے کہ امام سیوطی کے مجموعہ رسائل ''رسائل تشع ''کا صفحہ نمبر بطور حوالہ درج کیا ہے، ان کے ہرالگ رسالے کے نام ہے حوالے درج نہیں کیے۔ ضرورت ہوئی توطیع ثانی میں تمام اصل عربی عبارات بھی من و عن نقل کر دوں گا اور مزید تحقیق پیش کروں گا۔ اس تمام تحریر کی تیار کی حضرت قبلہ شخ الاسلام کی رہ نمائی ہوگوئی ہوئی اور حضرت مولاناغلام یاسین صا حب اور مولاناغلام دی تعلیر صا حب کے تواون ہے مجھے بہت آسانی ہوئی اور فائدہ پہنچا۔ ان کے حضور شکر یہ ادا کرتے ہوئے قبلہ اور ان علاء کو اجریز میل عطافرمائے اور ہمار کی اس خد مت کو قبول فرمائے اور اس میں جو کوئی کو تادی یا غلطی ہوئی ہو، اپنے نصل و کرم ہے معاف فرمائے، آمین

اس فقیر نے انہی دلائل کا خلاصہ اپنی اس تحریم میں پیش کیا ہے، جو رسول کریم سیلین کے والدین کریمین کے ایمان کے اثبات میں ہیں تاکہ اذبان و قلوب کو ادب و احتیاط کے تقاضوں سے وابستہ رکھا جائے اور نامناسب یا منفی کلام کرنے والوں کو یہی بادر کرایا جائے کہ اس باب میں بے احتیاطی وبے ادبی بلا شبہ ایذائے رسول کا موجب ہو گی جس کا انجام اچھا نہیں ہو سکتا۔

الل علم کو میری اس تحریر میں جہال کہیں کوئی اختلاف یا عتراض ہو تو دہ میری یہ وضاحت پیش نظر رکھیں کہ یہ ایک عقیدت مند کا ہدیہ عقیدت ہے اور عقیدت ہی کے قلم سے لکھا گیا ہے اور یہ فقیر کتاب و سنت اور ادب کے منافی کمی قول و فعل کو صحیح ثابت کرنے کے فعل ہے کوئی شغف نہیں رکھتا۔ اللہ کریم جمیحے اور سب اہل ایمان کو حق اور نیکی پراستفامت عطافر مائے۔ قار کین کرام پہلے '' مقد مہ'' ملاحظہ فرما کیں۔



ایل ایمان بخوبی جانتے ہیں کہ اسلامی عقائد کی بنماد قر آن د حدیث کی نصوص قطعیہ ہیں، کمی مجتمد یاعالم دمفتی اور امام کے قول سے عقیدہ نہیں بندادرای عالم دین کا قول و فعل قبول کیا جاتا ہے جو قرآن و حدیث کی صحیح تر جمانی کرے۔ واضح رے کہ عقائد مں کچھ قطعی میں اور کچھ خلنی، ہر دو کے لئے احکام د قواعد دغیر ہ جداادر دامنح ہیں، اہل علم اس تغصیل سے بخونی واقف ہیں۔ اسلامی قطعی عقائد کی بنیاد قر آن و حدیث کی دہ نصوص میں جو تطعی الثبوت اور قطعی الد لالة ہیں اور قطعی عقائد میں اخبار احاد (ایک فخص کی بیان کی ہوئی روایات) ہے استدلال نہیں ہو سکتا اور تقلید کے حوالے سے اہل علم جانتے ہیں کہ ائمہ مجتمدین کی تعلید ہر گڑ عقائد میں نہیں بلکہ <sup>فرو</sup> گااحکام میں ہوتی ہے۔ قر آن کریم کی دہ آیات جو محل تادیل ہیں ان ہے تھی کوئی تطعی عقیدہ ثابت نہیں ہو سکتا کیوں کہ مؤدل اے کہاجاتا ہے جس میں د دسرے صحیح قول كى صحيح تاويل كى مخيائش مواوريد قاعده معروفد ب كداذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال-جب كى آيت وحديث من اليااحمال بيدا بوجو فاشى عن الدليل بو (یعنی جو دلیل ہے ثابت ہو) توجو تاویل اس کی مخالف ہو، اس تاویل سے استد لال مخدوش ہو جاتا ہے۔ صحیح مسئلہ کی تائید میں مؤول قول بھی پیش کیا جا سکتا ہے او کسی تول کو قبول کرتے ہوئے ال علم یہ احتیاط بھی کرتے ہیں اس مسئلہ کے فن \_ ترجح دیتے میں یعنی جس شعبے میں جو ماہر اور قامل ہو اس کے قول کو اختیار کرتے ہیں ادر کسی مسلمے کو ٹابت کرتے ہوئے اہل حق یور می طرح تسلی کرتے ہیں۔ ایمان د کفر کے حوالے ہے جب کبھی بات ہو گی تو محض قیاس ہے کوئی عظم ثابت نہیں ہو گا کیوں

کہ قطعی عقائد دادکام میں قطعی اور صحیح وصر یح ڈلائل ہی مطلوب ہوں گے۔ بیہ بھی واضح رہے کہ وہ تاریخی صحیح حقائق جواسلامی شرعی اصولوں کے مخالف یاس سے بالکل متضادنه ہوں،انہیں یکسر نظرانداز نہیں کیاجاتا۔ عقيرهادر عقيدت مي فرق ب- تطعى عقيده، قطعى الثبوت دالد لالة نص صريح ے ثابت ہو تا ہے اور اس کا منکر ، کا فر قرار یا تا ہے ، جب کہ عقیدت ، قر آنی آیات اور احادیث نبوبیہ کے معمولی اشارات اور ضعیف روایات ہے بھی ثابت ہو جاتی ہے اور اس کے انکار کو صریح کفر نہیں کہا جاتا، کیکن صحیح حقائق اور دلا کل حقہ کو عمد انشلیم نہ کرنا، گمراہی دہٹ د ھرمی ادر عقیدت کے خلاف کو بے ادبی شار کیا جاتا ہے۔ ہر مومن جانتاہے کہ نجات کامدار، صحیح عقائد ہیں۔اگر عقائد صحیح نہیں ہوں گے تو صرف ایتھے ا ممال پر نجات ممکن نہیں، ای لئے علامے حق یہی تلقین کرتے ہیں کہ کتاب وسنت کے مطابق عقائد کی در سی ہر طرح ضر در می واہم ہے۔اور عوام کو حابے کہ وہ علائے حق ہے وابستہ رہیں اور ان سے صحیح رہ نمائی حاصل کریں اور ناداقفی کی صورت میں لب بشائی یا خامه فرسائی نه کریں کیوں که عقائد داحکام میں زبان و قلم کو بغیر صحیح علم و آ گہی کے دراز کرنا، شدید نقصان اور وبال کابا عث ہے۔ اس مخصر تفصیل کے بعد عرض ہے کہ رسول کر یم علقہ کے والدین کر سمین حضرت سید نا عبد الله بن عبد المطلب اور حضرت سید تنا آمنه بنت و ب رضی الله

عنصما کے ایمان کا مسلہ ، عقیدہ کا نہیں، عقیدت کا ہے۔ یہ ایسا عقادی یا تطعی یا جماعی مسلہ نہیں جو ضر دریات دین سے ہویا جس کا انکار کفر ہو، بلکہ یہ اختلافی مسلہ ہے، لیکن مثابیر ادراکا بر علائے اسلام کی ایک جماعت نے اس مسلہ کی تصریح فرمائی ہے ادراسی مسلک کو قبول ادر اختیار کیا ہے کہ نبی کریم علیقہ کے دالدین کریمین موحد و مو من ادرنا جی وجنتی ہیں بلکہ بعض احادیث کی رو ہے جو کہ احیائے دالدین کریمین کے بارے

قار مین کرام! میری ذاتی کتب خان (لا تبریری) می جس قدر کتابی موجود بی ان ش ب جن کتابول می ر سول کر یم علی که حالد ین کر مین کے ایمان کا تذکرہ جبال کمیں ب دوبال الم جلال الدین سیو طی رحت الله علیہ کے ان مستقل چھ ر ساکل کاذکر خرور ب جوانبول نے صرف ایمان ایوین کے بارے می تحریر فرمائے اوریادگار بتائے ہیں۔ یوں یہ فقیرا پی معلومات کے مطابق یہ کم سکا ہے کہ گزشت پانچ سو بر س می اس حوالے ہے تمام تحریروں کا بنیادی ماخذ امام سیو طی می کے رساکل میں اس حوالے سے تمام تحریروں کا بنیادی ماخذ امام سیو طی می کے رساکل میں اس موالے ہے تمام تحریروں کا بنیادی ماخذ امام سیو طی می کے رساکل تیں۔ لمام سیو طی سے قبل جن علائے اسلام نے ایمان ایوین کی تائید کا بیان اپنی محقق شال کیا ہے، یوں امام سیو طی نے دور ساکل اس موضوع پر تمام دلاکل کا محقوم ہیں،

21

البتہ دیگر علائے اسلام نے ان دلاکل پراپنی تحریروں میں لفظ و بیان اور طر زاستد لال میں اپنی خصوصیات کا بھی مظاہرہ فرمایاہے۔امام سیوطی کے بیہ رساکل بر صغیر میں بھی حیدر آبادد کن سے شائع ہوئے اور اب پاکستان میں ان کے اردو تراجم بھی شائع ہونے کی خبریں آرہی ہیں۔

امام جلال الدین سیوطی رحمتہ اللہ علیہ کا سن وصال ۹۱۱ ، ہجری، ۵۰۵، ہے۔ انہیں دسویں صدی کا مجد دشار کیا گیا ہے۔ ان کی علمی مر تبت اہل علم میں مسلمہ ہے۔ جناب انور شاہ تشمیری نے (جو علمائے دیوبند میں مشہور ہیں) فیض الباری، ص ۳۱۲ س/ ۳، مطبوعہ مصر میں لکھا ہے کہ امام سیوطی کو با کیس مر تبہ بیداری میں رسول کر کیم تلقیقہ کی زیادت کی سعادت حاصل ہوئی۔

امام سیوطی نے رسول کریم ﷺ کے والدین کریمین کے ایمان اور ان کے نابی و جنتی ہونے کے بیان میں جور سائل تحریر فرمائے ہیں وہ ان کی کتاب "الر سائل العسع" (مطبوعہ داراحیاءالعلوم، بیر وت، طبع ثانی ۹۰ ۴۰۱ھ) میں شامل ہیں۔ان چھ ر سائل کے نام سے ہیں:

مسالك الحنفاء في والدى المصطفى ( عَلَيْنَا )
اللوج المنيفة في الآباء الشريفة
المقامة السندسية في الأباء الشريفة
المقامة السندسية في النسبة المصطفوية ( عَلَيْنَا )
التعظيم والمنة في ان أبوى رسول الله ( عَلَيْنَا ) في الجنة
التعظيم والمنة في ان أبوى رسول الله ( عَلَيْنَا ) في الجنة
التعظيم والمنة في ان أبوى رسول الله ( عَلَيْنَا ) في الجنة
التعظيم والمنة في ان أبوى رسول الله ( عَلَيْنَا ) في الجنة
التعظيم والمنة في ان أبوى رسول الله ( عَلَيْنَا ) في الجنة
السبل العلمين المنيفين في احياء الابوين الشريفين
السبل الجليلة في الآباء العليه
رمغ بإك و بند على علم حديث بحيلات والے مقلق على الاطلاق حضرت شاه عبرالحق محدث دوالي منا من الله على من نها يت نمايال و متاز

یں۔ جناب اشر نعلی قعانوی لکھتے ہیں کہ حضرت شاہ عبد الحق تحدث دبلو کی کو روزانہ خواب میں رسول کر یم سیک کی زیادت ہوتی تھی۔ (افاضات یو سے، ص۲۰٫۲ ٤) فیر مقلد نواب صدیق حسن خال مجوپالی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے سرز مین ہندوستان پراحسان فرمایا کہ شیخ عبد الحق بن سیف الدین ترک جیسے علاء کو علم حدیث سے سر فراز کر کے اس علم اور اس کے فیض کو یہاں عام کر دیا، وہی (شیخ عبد الحق) علم کو الصحال الستہ صلح افغالی کان پور ص ۲۰)

امام ربانی مجد دالف ثانی حضرت شخ اجر فاروتی سر بندی رحمته الله علیه حضرت شخ محقق کے نام اپنے مکتوب میں فرماتے میں: خد دما کرما ...... وجو د شریف ایشاں دریں شریبت اسلام الل اسلام رامغتنم است ۔ (کمتوب حصہ ششم دفتر دوم)

ید فی محقق حدیث شریف کی مشہور کماب متکلوۃ شریف کی شرح المحة الممعات می فرائے میں: "وامامتاخرین پس تحقیق البات کودہ اند اسلام والدین بلکہ تمامہ آبا و امهات آن حضرت را ملین پر دم عم و ایشان رادر البات آن سه طریقه است یا ایشان بردین ابراهیم بودہ اند یا آن که ایشان رادعوت نه رسیدہ و مردہ که در زمان فترت بودہ و مردند پیش از زمان نبوت یا آن که زندہ گردائیدہ خدام تعالی ایشان را بردست آن حضرت (ملینی پر و بدعامے و میں ایمان آوردندو حدیث احیائے والدین اگر چھ در حد ذات خود ضعیف است لیکن تصحیح و تحسین کردہ اند آن را بعدد طرق و این علم گویا مستور بوداز متقدمین پس کشف کرد آن را حق تعالی برمتاخرین واللہ بختص برحمته من یشاء بماشاء من فصله و شیخ جلال الدین سیوطی رحمته الله علیہ رسانل تشفیف کردہ اندو آن

رابدلائل اثبات نموده و از شبه مخالفان جواب داده اگر آن رانقل کنیم سخن دراز گرددهم درآن جاباید نگریست، والله اعلم۔''(افعۃ اللمعات شرح مقلوة، فارس، مطبوعه منشى نول كشور، لكصنوً ۲۱۹۳،ص ۱۸۷، ج۱) ترجمہ: اور لیکن متاخرین (بعد میں آنے والوں) نے رسول کریم عظیمت کے والدین کریمین کے اسلام کو تحقیقی طور پر (دلائل ہے) ثابت کیا ہے بلکہ نبی کریم ﷺ کے تمام آباءدامہات حضرت آ دم علیہ السلام ہے والدین کریمین (حضرت سید ناعبداللّٰہ و حضرت سیدہ آمنہ) تک سب کو مسلمان ثابت کیا ہے اور ان کے اسلام کے اثبات (ٹابت کرنے) کے تین طریقے بیان کیے ہیں۔(۱)۔ یہ کہ وہ حضرت سید ناابراہیم علیہ السلام کے دین پر تھے۔ (۲) یا بیہ کہ انہیں دعوت نہیں پینچی اور وہ دونوں زمانہ فتر ت میں یعنی نبی پاک میلان کے اعلان نبوت سے پہلے ہی دنیا سے رخصت ہو گئے۔ (۳)یا یہ کہ اللہ تعالی نے نبی کریم ﷺ کے ہاتھ پر آپ(ﷺ) کی دعا سے انہیں زندہ فرمایا تو وہ رسول پاک میں ایس ایر ایمان لائے۔اور و عدیث شریف جس میں والدین کر سمین کے د وبارہ زندہ ہونے کاذ کر ہے اگر چہ فی حد ذاتہ (این اصل میں )ضعیف ہے لیکن متعد د طرق کی وجہ سے اس کی محدثین (ماہرین حدیث) نے تصحیح و تحسین کی ہےادر گویا کہ بہ علم متقد مین ( پہلے ہونے والوں ) سے یو شیدہ تھا، اللہ تعالٰی نے متاخرین پر اس کو کھول ( ظاہر کر) دیاادر اللہ تعالیٰ اپنی رحت اور فضل ہے جس کو جا ہتا ہے، جس چیز کے ساتھ جابتا ہے خاص فرما دیتا ہے۔ علامہ شیخ جلال الدین سیوطی رحمتہ اللہ علیہ نے پچھ ر سائل تصنیف کیے ہیں ان میں نبی کریم تلاہ کیے والدین کریمین (رضی اللہ عنصما) کے اسلام کود لاکل سے ثابت کیاہے اور مخالفین کے شبہات کے جواب دیتے ہیں اگر ہم ان کو نقل کریں تو کلام طویل ہو جائے گا۔ آپ وہیں (یعنی ان رسائل ہی) ہے ملاحظه فرماليس.

ای کتاب میں مزید فرماتے میں ''اما آبامے کوام آں حضرت ملکیتہ پس همه ايشان از آدم تا عبد الله طاهر و مطهر اند از د نس كفر ورجس شرك چنان که فرمود بیرون آمده ام از اصلاب طاهره بار حام طاهره و دلانل دیگر که متاخوین علمائے حدیث آن را تحریر و تقریر نمودہ اند ولعمری این علمی ست که حق تعالیٰ سبحانه مخصوص گر دانیده باین متاخرین را یعنی علم آن که آبا و اجداد شریف آن حضرت (مُنْتُجُّ) همه بردین توحید و اسلام بوده اند واز کلام متقدمین لانح می گرد د کلمات برخلاف آن و ذلك فضل الله يوتيه من يشاء و يختص به من يشاء و خدا جزامے خیر د هد شیخ جلال الدین صیوطی را که دریں باب رسانل تصنيف كرده اند و افاده و اجاده نموداين مدعا را ظاهر و باهر گردانيده است و ماشاء الله که این نور پاڭ رادر جائے ظلماتے پلید نهند و در عرصات آخرت به تعذيب و تحقير آباء اورا مخزے و مخذول گرانند۔'' ( م ٢٦٣، جلد رابع، العة المعات شرح مكلوة ( كماب القن باب فغاكل سيد المرسلين فصل ١) مطبوعه منشى نول كشور ، تكھنؤ ٣ ١٩٣٨) ترجر الحيكن آل حفزت فلينتج ك تمام آبائ كرام حفرت سيدنا آدم عليه السلام ب حضرت سید ناعبد الله (رضى الله عنه) تك سب ك سب كفرك ميل ادر شريك كى

پلیدک سے طاہر و مطہر (پاک و صاف اور سترے) میں جیسا کہ رسول یاں اور سرے کا خودار شاد فرایا کہ بچے اند تعالی نے اصلاب طاہر واپاک چنتوں) اور ار حام طاہر واپاک سیکٹنے نے حکموں) سے پیدا فرایا اور بہت سے دوسر سے دلا کل جن کی متاخرین علامہ دیے سے تقریر و قرح یر فرمانی سے اور بچے اپنی جان کی قتم، یہ وہ علم ہے کہ متاخرین کو حق تعالی سجانہ نے اس (علم) سے مخصوص فرایا ہے لیمن رسول کر کم سیکنے کے قام آباد وابداد، 25

توحید اور اسلام کے دین پر نتے حالال کہ متقد مین کے کلام سے ان کلمات کے خلاف خلام ہوا ہے۔ اور یہ اللہ تعالی کا فضل ہے جس کو چاہے عطا فرما تا ہے اور جسے چاہے اس کے ساتھ خاص فرماد یتا ہے اور اللہ تعالی علامہ شیخ جلال الدین سیو طی کو جزائے خمر عطا فرمائے کہ انہوں نے اس باب میں رسائل تصنیف کتے ہیں اور بہترین افادہ اور اجادہ (فائدہ دونے والے اور عمدہ بیان) سے اس مد عاکو ظاہر و باہر فرمایا ہے اور حاشاللہ (اللہ کی پناہ) کہ اس پاک نور کو پلید اور خلمات گر ابنی کی جگہ میں رکھے اور حاشاللہ (اللہ آباء واجداد کور سواکر سے اور چھوڑد سے (یعنی ہر گڑا دیا نہیں ہو سکتا)۔ جہ " ذخائر العقمی فی منا قب ذوی القربی"، علامہ محت الدین احمد بن عبد اللہ اللہ ر

رسمتہ اللہ علیہ (الموں ۱۹۲ ص) کی کماب ہے،دارامعر قد ہیر وت سے سی شدہ ہے،اس کے ص202 سے ۲۵۹ تک نبی پاک علیقہ کی دالد کو اجدہ اور ان کے دوبارہ زندہ ہونے اور ایمان لانے کا تذکرہ ہے۔ ان کے بارے میں اعلیٰ حضرت فاضل بر یلوی اپنی کتاب شمول الاسلام میں لکھتے ہیں "ان (امام محت طبری) کے بارے میں علماء فرماتے ہیں کہ امام نووی کے بعد ان جیساحد بٹ میں کوئی نہ ہوا۔"

"الوابب فلد نید مجمی ان (امام تسطوانی) کی بمی تعنیف ب جو این باب میں لا ثانی --- "(ص ٢٠٣ - مطبوعہ نور محمد کار خانہ تجارت کت کرا ہی)۔ مواجب لد ند میں ص ٩٩ - - ٥٠ اسک رسول کر یم تعلیق کے والدین کر مین کے ایمان کا تذکر ہے۔ مجلہ "زر قانی علی الحواجب" علامہ محمد بن عبد الباتی الزر قانی المالی (التونی ١٢١٢ه) ک مشہور کتاب ہے۔ مطبوعہ مصر ٢٥ ٣٦ ه کی جلد اول کے ص ١٢٢ سے ١٨٨ تک رسول کر یم مطاق کے والدین کر میمن کے ایمان میں دلاک ریان کے لیے میں اور ان قام اہل

<sup>میر ''</sup> تاریخ الحیس فی احوال انفس نفیس ''امام شخ حسین بن محمد بن الحسن الدیار بر ر (التونی ۲۲۹هه) کی تصنیف ب- مطبوعہ مکو سسہ شعبان، بر وت ۱۳۸۳ه کی جلد اول کے ص۲۲۹ سے ۲۸۳ تک رسول کر یہ جیکی کے دالدین کر بیین نے ایمان کے دلاک بیان ہوتے ہیں۔انہوں نے اپنی اس کتاب کے شروع میں ان قمام کتابوں کے نام در ج کتے ہیں جن سے انہوں نے استغادہ کیا۔

۲۲ "اعلام النوق" علامہ ابوالحسن علی بن محمد الماور دی (التونی ۵۰ ۳۰ ۵) کی کتاب ، داراد احادا، العلوم، بیر وت سے طبع شدہ ہے، اس کے ص ۲۱۵ سے ص ۲۵ سک بی کر کیم علیق کے شرف نسب اور ولاد ت کے واقعات کا بیان بے اور امام مادر دی نے شرف نسب اور پاکیز کی کو نبوت کی شرط لکھا ہے۔

الم<sup>ی</sup> "المذکرہ فی احوال الموتی وامور الآخرة" علامہ مش الدین ابلی عبد الله محمد بن ابلی بکر بن فرح الانصاری القرطبی رحمتہ الله علیہ (التو فی اے ۲ھ) کی کمآب جرد اراکلت العلمیہ میرون کی مطبوعہ ب اس کے ص ۱۶ اور ∠ا پر انہوں نے رسول کر یم عظیظتہ کے والدین کر میمین کے دوبارہ زندہ ہو کر ایمان لانے کا تذکرہ کرتے ہوئے دلاکل

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

27

۲۲۰ "السیر قالحلبیہ "علامہ شخ علی ابن بر بان الدین حلبی (التوفی ۲۳۰ الص) کی مشہور کتاب ہے جس کا اصل نام "انسان العیون فی سیر ۃ الا مین الما مون " ہے، عربی میں سی کتاب دار المعرفہ بیر دت سے طبع ہوئی، اس کا ار دوتر جمہ دیو بند کی عالم جناب محمد اسلم قاسی نے کیا ہے جے دار الاشاعت کر اچی نے شائع کیا ہے۔ دار العلوم دیو بند کے مابق مہتم جناب قاری محمد طیب لکھتے ہیں "سیر ت حلبیہ الامام الہمام، الشیخ علی ابن مربان الدین حلبی کے قلم سیر ت نگار کا شاہ کار ہے جس کی امت نے ہر دور میں تلقی بر بان الدین حلبی کے قلم سیر ت نگار کا شاہ کار ہے جس کی امت نے ہر دور میں تلقی مشکلات سیر ت میں علاء نے اس کی طرف خاص طور پر رجوع کیا ہے اور اسے مشعل اور انہیں قابل اعتماد ثابت کیا ہے اس کے حوالوں سے مزین اور متند بنایا ہے اور انہیں قابل اعتماد ثابت کیا ہے اس لئے آگر اسے امّ السیر کہا جائے تو بے جانہ ہوگا۔ "

اس عربی کتاب کی جلداول کے ص۲ سے ۱۷۷ اور اردو ترجمہ میں جلداول کے ص42 سے ۲۶ اتک نبی کریم علیقہ کے نسب کا شرف اور والدین کریمین کے حالات و واقعات اور ان کے ایمان کا تذکرہ دلا کل کے ساتھ کیا گیا ہے۔

یہاں صرف چند کتابوں کا تذکرہ کیا گیاہے،ان کے علاوہ بھی بہت سی کتابوں میں اکا بر علاءاسلام نے بیہ موضوع بیان کیا ہے۔

ہل "جمتہ اللہ علی العالمین فی معجزات سید المرسلین ( علی ) "علامہ یو سف بن اسلیل ہل "جمتہ اللہ علیہ (التو فی معجزات سید المرسلین ( علی ) "علامہ یو سف بن اسلیل نبعانی رحمتہ اللہ علیہ (التو فی ۵۰ ۳۱ھ) کی کتاب ہے جو ہیر وت میں طبع ہو کی۔ اُس کے ص ۲۱، سے ۲۱، سک احیائے ابوین اور ان کے ایمان کے دلا کل نہایت عمدہ پیرائے میں بیان ہوئے ہیں۔ انہوں نے ص ۳ پر ان کتابوں کے نام درج کیے ہیں جن سے انہوں نے استفادہ کرتے ہوئے اپنی یہ کتاب مرتب فرمائی۔

علامه نبحاني في امام ابن تجر، علامه تلمساني، علامه ابو القاسم تحسيلي، امام قسطواني، علامه زر قانی، علامه حافظ ابو بکر خطیب بغدادی، حافظ ابوالقاسم، ابن عساکر، حافظ ابو حفص بن شابين، امام قرطبي، امام محت الدين طبري، علامه ناصر الدين بن منير، علامه حافظ فتح الدين محمد ابن سيد الناس علامه تش الدين بن ناصر الدين دمشق، امام لخر الدين الرازى، امام يوصيرى، امام يكى، علامه اسدى، علامه صفدى، امام غزالى وغير هم (رحمتہ اللہ علیهم) کے اتوال بیش کئے ہیں۔علامہ نبھانی،امام جلال الدین سیو طی رحمتہ اللہ علیہ کے لئے اسلام اور مسلمانوں کی طرف سے جزائے خیر کی دعا فرماتے میں کیوں کہ امام سیوطی نے رسول کر یم مظانیہ کے والدین کر میں رضی اللہ عنصما کے ایمان ثابت کرنے میں مستقل کمامیں تحریر فرمانی ہیں اور ان میں رو ثن دلا کرے ثابت کیا ہے کہ والدین رسالت مآب ناتی اور جنتی ہیں۔ واضح رب کہ علامہ نبحانی کی تحریر مجم امام سیوطی بھی کے رسائل ہے ماخوذ ہے۔ علامہ یوسف بن اسلیل نبحانی فرماتے ہیں کہ امام سیوطی نے جود لائل قائم کئے ہیں دہ کچھ میہ ہیں: ()) ر سول کر یم میلی کے والدین کر مین کو ان کی خاہر ی دندی زندگی میں اسلام ک د عوت نہیں پنچی اور وہ دونوں جوانی کی ابتدائق میں وفات یا گئے۔ امام سیو طی نے اس پر متعدد دلائل بیان کرتے ہوئے ان کاماجی د جنتی ہو نا ثابت کیا ہے۔ (۲)ر سول کریم علاق کے والدین کریمین امل فترت تھے۔ امام سیوطی نے فترت اور اہل فترت کے بارے میں دلا کل بیان کرتے ہوئے ثابت کیا کہ دہ عذاب نہیں دیتے جائیں گے۔ ( ۳)ر سول کر یم میلیند کے دالدین کریمین دین حنیف، دین ابرا حیمی پر تھے ادر موحد یتھے، شرک و کفر کی آلودگی ہے یاک تھے۔ امام سیو طی نے اس بارے میں دلا کل د شوامد تغصیل سے بیان کے ہی۔

29

(۳) ر سول کریم ﷺ کے دالدین کریمین کوانلہ تعالٰی نے پھرزندہ کیا، یہاں تک کہ دہ نبی کریم ﷺ پرایمان لائے۔امام سیوطی نے اس حوالے سے نہایت عمدہ پیرائے میں دلاکل کو تفصیل سے بیان کیا ادر ان تمام دلاکل پر جو اعتراض ہو سکتے تھے ان کا عمدہ جواب دیا۔

علامه نیحانی فرماتے میں:"وقد مال الی هذه السبیل الامام فخر الدین الرازی فقال ان آباء ۵ ﷺ کلهم الی آدم علیه المصلوفة والسلام کا نوا علی التوحید انتهی۔"(ص۳۱۳\_رساکل<sup>شر</sup>ع ص۹۲)

اورای رائے کی طرف امام فخر الدین رازی ماکل میں کہ رسول کریم تلیف کے حضرت آدم علیہ الصلوٰة والسلام تک تمام آباء وا مہات (موحد) توحید پر تھے۔ (امام فخر الدین رازی رحمتہ الله علیہ (التوفی ۲۰۱ ھ)کایہ ند کورہ بالاار شادان کی مشہور تغییر بیر میں تو نہیں ہے مگر امام قسطلانی، امام سیوطی، علامہ زر قانی، اعلیٰ حضرت فاضل بر بلوی اور دیگر اکا بر علاء اسلام نے امام رازی کا یہ قول ان کی کتاب "امر ار التز بل" کے حوالے ن قل کیا ہے۔ امر ار التز بل امام رازی کی تصانیف میں مختصر معروف تغییر ہے جس کا ذکر جناب عبد السلام ندوی نے اپنی کتاب "امام رازی" (مطبوعہ ادارہ اسلامیات لاہور ۱۹۸۸ء) میں ص ۲۰ سر پر کیا ہے۔ ہو سکتا ہے یہ کتاب امر ار التز بل، تغییر کی رک بعد لکھی گئی ہو)۔

علام يوسف نيحانى قرماتے ميں: "ومن خصائصه عليك فيما ذكر الغز الى ان الله ملكه الجنه، واذن له ان يقطع منها من يشاء ماشاء واعظم بذلك منه، و خصه بطهارة النسب تعظيما لشانه، و حفظ آباء ٥ من الدنس تتميما لبرهانه، وجعل كل اصل من اصوله خير اهل زمانه "(ص٣١٣م رساكل شيخ ص١١)

اور یہ رسول کر یم سیکھ کی خصوصیات می سینے یہ وس کے بارے میں ام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ بے شک اللہ تعالی نے اپنے حبیب پاک میکھی کو جنت کا اللہ بنا دیا ہے اور ان کے لئے اجازت وافقیار ہے کہ اس جنت می سے جنے چاہیں اور جو چاہیں جا کیر عطافر ملایں، اس سے بھی زیادہ ہوئی بات سے ہے کہ اللہ تعالی نے بی کر یم میکھی کو ان کی عظمت شان کی دجہ سے نسب کی طبارت وپا کیڑگی کے ساتھ خاص کیا ہے اور نبی پاک عظمت شان کی دجہ محال کی بربان نبوت کو کال کرنے کے لئے میں کی کیم میکھی کے پاک رکھااور آپ کے تمام اصول (آباد اجداد) کو ان کے الی زمانہ سے بہتر بنایا۔

علامه نبحاني فرماتے ميں:"وصلك الامام فخر الدين الرازي مسلكا آخر في غاية التبجيل والتعظيم، انهمالم يكونا مشركين بل كانا على التوحيد و ملة ابواهيم، وزاد ان اجداده لنُنْتُ كلهم الى آدم كذلك، سالكون من التوحيد في اقوم المسالك. "(ص٨١٨\_ رسائل شع ص١٤) ادرامام فخر الدين رازی رحمتہ اللہ علیہ نے ایک دوسر اسلک بیان کیا ہے جس میں بی کریم ﷺ کی نہایت تعظیم و تبجیل (بزرگی اور عزت) ہے۔ امام رازی فرماتے ہیں کہ وہ (رسول کر یم مذاللہ کے دالدین کر سین) ہر گز مترک نہیں تھے بلکہ توحید پر تھے ادر ملت ابراہیم پر تھے۔اور زیادہ کیا کہ بلاشبہ نبی یاک ﷺ کے تمام آباء واجداد حضرت آدم علیہ السلام تک سب ای طرح تھے توحید پر چلنے دالے ، تمام مسلکوں میں ہے در ست ترین مسلک پر لیعن سبجی موحد تھے۔ (یہ ارشاد بھی امر ار التزیل سے نقل کیا گیاہے) علامہ یوسف بن اسلعیل نبھانی نے اپنی دوسر ی پالیف "الانوار المحمد یہ من المواہب اللدنيہ "(مطبوعہ بیر دت،۱۳۱۰ھ)جلدادل کے ص۳۵۲۳م میں بھی احیائے ابوین اوران کے ایمان کا تذکرہ کیا ہے۔ یا نجویں صد می ججر می ہے اب تک تقریباًا یک ہزار بر س میں اکثر علاءاسلام اسی مسلک

31

یر جمع ہیں کہ رسول کریم ﷺ کے والدین کریمین موحد د مومن اور ناجی و جنتی ہیں۔ علامہ بدر الدین عینی صاحب عمدۃ القاری شرح صحیح بخاری کے ان الفاظ میں ایمان و عقیرت کا ظہار یہاں بھی نہایت موزوں ہے کہ من قال فی غیر ذلك فاذنی عنه اصمہ۔ (جس کی نے اس کے سوا کچھ کہا تواس کے سننے سے میر بے کان بہر ہے ہیں)۔ الإشباه والنظائر'' میں علامہ زین الدین ابراہیم این تجیم (التوفی • ۷۷ ص)جواہل علم 🛧 🐇 مِي بلندم تبه ادر ثقة بين ده فرمات بين: "ومن مات على الكفر ابيح لعنه الاوالدي رسول الله مُلْكِنجُ لشبوت ان الله احيا هما حتى آمنابه." (ص ٣٦٧ / ٢ مطبوعه ادار ۃالقر آن کراچی )ادر ہراس کھخص پرلعنت کر ناجا ئزو حلال ہے جو کفر پر مر اہے سوائے ر سول کر یم ﷺ کے دالدین کر سیین کے کیوں کہ ان کے لیے ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے ان دونوں کوزندہ کیا یہاں تک کہ وہ رسول یاک (ﷺ) پرایمان لائے۔ ای کتاب "الاشباہ و انظائر " کے حاشیہ پر علامہ سید احمہ بن محمد حموی (التونی ۱۰۹۸ () دلائل بان كرنے كے بعد فرماتے ميں: فجملة هذه المسئلة ليست من الاعتقادات فلاحظ للقلب منها واما اللسان فحقه الامساك عما يتبادرمنه النقصان خصوصا الى وهم العامة لانهم لا يقدرون على دفعه و تداركه هذا خلاصة ما في هذا المقام من الكلام، والله ولي والفضل والانعام (۲/۳۶۷\_مطبوعه ادارة القرآن، کراچی) حاصل کلام یہ کہ بیہ مسئلہ (ایمان ابوین کا)اعتقاد ی نہیں اس لئے قلب کااس میں کچھ حصہ نہیں۔رہی زبان تواس کا حق تبھی یہی ہے کہ اسے ان تمام ہاتوں سے روکا جائے جن سے نقصان بڑھتا ہے (یعنی کوئی ایسا کلمہ جس سے تنقیص و توبین ہوتی ہویا جس

ے ایذائے رسول کا اندیشہ ہوتا ہو وہ کہنے ہے بہتر ہے کہ زبان کو بند رکھا جائے ) بالخصوص عام لوگوں کا دہم (زیادہ نقصان کر تاہے)اس لئے کہ وہ لوگ اس دہم کو د فع

دور کرنے اور اس کے مذارک پر قدرت قبیس رکھے۔ اس مقام میں کلام کا بکی خلامہ ب- اور الله تعالى فضل دانعام كامالك ب-유 "حاشيه الطحطاوي على الدرالتخار "از علامه سيد احمه طحطادي حنى (التوني ١٣٣١ه) (مطبوعہ دارالمعروفہ بیروت ۱۳۹۵ھ) کم ہے:"وبالجملة لا ينبغي ذکر هذه المسئلة الامع مزيد الادب وليست من المسائل التي يضر جهلها اويسأل عنها في القبر اوفي الموقف فحفظ اللسان عن التكلم فيها الابخير اولي و اسلم۔ "(ص۸۰ / ۲) حاصل کلام یہ کہ اس مسلمہ کاذکر نہایت ادب داخرام ہی ہے کیا جائے اور بیہ ان مساکل سے نہیں کہ جن کانہ جاننا فقصان د بےیا اس بارے میں قبر د حشر میں کوئی سوال ہو گا( لیتن ایما نہیں ہے) لیں بھلائی اور خیر کے سوااس بارے میں زبان کو کلام ہے رو کے رکھنے ہی میں سلامتی اور بہتر کی ہے۔ المستند المعتمد شرح المعتقد المنتقد" حفرت موانا فخل رمول بدایونی کی کتاب ہے اور اس کتاب پر امام امل سنت اعلیٰ حضرت مولانا شاہ احمد رضاخان بر یلوی کے حواثق میں پااس کی شرح فاضل بر یلوی نے کی ہے۔اس کے حواثق میں یہ ممارت ب: "وانما الحق ما افادالامام السيوطي ان المسئلة خلافية وان كلا الفريقين اتمة اجلاء واما الكتاب فلاتص فيه على شتى في الباب وان تعلق ببعض ما يذكر في اسباب النزول كا نارجوعا الى الحديث ولا شك أنه هو الماخذ وحده لا مثال المسئلة والسيوطي اعلى كعبا اوسع باعا واعظم ذراعا منكم ومن اضعاف امثالكم في المعرفة بالحديث و طرقه و علله ورجاله و احواله فكان الاسلم لكم القبول والافالتسليم والافالسکوت ۔ "(ص۲۵۱)۔اور اس(ایمان ابوین کے)بارے میں جن وقاب جرامام سیوطی (رحمته الله علیه ) نے بیان فرمایا ہے کہ میہ مسلمہ خلافیہ (اختلاقی) ہے اور

33

اس مسئلہ کے فریقین (مانے والے اور نہ مانے والے) بڑے بڑے امام ہیں اور قرآن کریم میں اس بارے میں کوئی قطعی نص بھی نہیں ہے، البتہ بعض ان چیز وں سے جو نزول کے اسباب میں بیان ہوئی ہیں (ان سے) اس مسئلے کا تعلق کیا جاتا ہے، اس لئے فریقین کو احادیث کی طرف رجوع کی ضرورت ہوئی اور ایسے مسائل کے لئے احادیث ہی تنہا ماخذ ہو سکتی ہیں اور امام سیوطی (رحمتہ اللہ علیہ) فریق مخالف سے اس فن حدیث میں بدر جہا اعلی و ارفع اور اعظم ہیں بلکہ ان جیسے کئی مسئلوں سے حدیث کی پہچان (معرفت حدیث) اور اس کے طرق اور اس کے علل اور اس کے رجال و احوال میں اعلی اور اعلم (بہتر اور زیادہ جانے والے) ہیں۔ پس مسئرین کے لئے طریق اسلم (ایمان ابوین کا) قبول ہے درنہ تسلیم (نہ انکار نہ اقرار) ورنہ سکوت (خاموش)۔

المالكى حكم الابوين فاذا سنلت عنهما فقل همانا جيان فى الجنة اما احييا حتى آمنا كما جزم به الحافظ السهيلى والقرطبى وناصر الدين بن المنبر وان كان الحديث ضعيفا كما جزم به اولهم ووافقه جماعة من الحفاظ لانه فى منقبة وهى يعمل فيها بالحديث الضعيف واما لانهما ماتا فى الفترة قبل البعثة ولا تعذيب قبلها كما جزم به الابى واما لانهما كانا على الحنيفية والتوحيد لم يتقدم لهما شرك كما قطع به الامام السنوسى والتلمسانى المتاخر محشى الشفاء فهذا ما وقفنا عليه من علماننا ولم نرلغير هم مايخالفه الاما يشم من نفس ابن دحية وقد تكفل برده القرطبى -"(ص ١٨ مطبوع مم) برده القرطبى - ترب لي تي كر كم يتينية ك والدين كريين ك ايمان كا حكم بيان كرديا ج حب تجم حان ك بار مي سوال كيا جائز توجواب يس تم كهن كر

<sup>1</sup> "حاشیه و دالمحتار علی الدوالمختار المعروف بفتاوی شامی" می علامه محرامین این عابرین (متوق ۱۳۵۲هه) و حتر اند علیه فرمات می "مطلب فی احیاء ابوی النبی طلط بعد موتهما: الاتوی ان نبینا طلط قد اکرمه الله تعالی بحیاة ابویه له حتی آمنا به کما فی حدیث صححه الفرطی و ابن ناصور الدین (۱۳۲۲) حافظ الشام و غیرهما، فانتفعا بالایمان بعد الموت (۱۳۵۰) حمق منبود بکان تریز کرنے کی این جرم مراد تائید و تی جوید (۱۳۵۰) حمق منبود بکان تریز کرنے کی این جرم مراد تائید و تی جدید.

(۲۶ ۲۵) یہ صحیح محد ثان میں، نفوی منی میں بے ایاس منی میں بے کہ ضعف حدیث طرق متعددہ (رادیوں کے مختف ملسوں کی بڑی تعداد) سے من نشرہ کے در بے کو بیچی جاتی ہے جو محیح لنیرہ کے قریب بادر حسن لنیر وطرق متحددہ سے مرد کی بو توہ رزند اور غیرہ کی اسطال میں محیح لنیرہ کیا تی ہے، لیکن ملات شاک نے حدیث کی صحیح کی نسبت طلب مشرسالدین این امرالدین د مشق کی طرف مجل کی ہے، بیظاہر محیح نییر بے بیران کہ انہوں نے اپنا اشعاد کے آخر می مراحت کی ہے کہ اور کان الحدیث بد حضیطا"۔

35

على خلاف القاعده اكراما لنبيه مُنْبِنَهُ كما احيا قتيل بس اسرائيل ليخبر بقاتله، و كان عيسى عليه السلام يحيى الموتى، وكذلك نبينا ﷺ احيا الله تعالىٰ على يديه جماعة من الموتى، و قد صح ان الله تعالىٰ رد عليه مالله الشمس بعد مغيبها حتى صلى على كرم الله وجهه العصر، فكما اكرم بعود الشمس والوقت بعد فواته، فكذلك اكرم بعود الحياة ووقت الإيمان بعد فواته، وما قيل ان قوله تعالى ولا تسأل عن اصحاب الجييم. نزل فيهالم يصح، و خبر مسلم (ابي و ابوك في النار) كان قبل علمه اه ملخصا۔ "(ص٢٣١، ج ٢ باب المريّد مطبوعہ ایچا یم سعید تمپنی کراچی) ترجمہ: اے مخاطب! کیا تو نہیں دیکھنا کہ اللہ تعالٰی نے ہمارے نبی کریم ﷺ کے ابوین کر مین کوزندہ کرکے عزت دی ہے یہاں تک کہ وہ دونوں نبی پاک ﷺ پر ایمان لائے جیسا کہ اس حدیث میں ہے جس کی قرطبی اور ابن ناصر الدین نے تصحیح کی ہے، ان دونوں (والدین کریمین) نے وفات کے بعد خلاف قاعدہ، ایمان کے ساتھ نفع حاصل کیاہے بی کریم ﷺ کے اکرام کی وجہ ہے، جیسا کہ بنی اسر ائیل کا قتیل زندہ کیا گیا تاکہ وہ اپنے قاتل کی خبر دے اور جیسا کہ حضرت عیلی علیہ السلام مر دے زندہ کرتے تھاورای طرح ہمارے نبی کریم علیق کے ہاتھوں پر مر دوں کیا کیک جماعت کو اللہ تعالی نے زندہ کیا ہے اور تحقیق صحیح ہے کہ اللہ تعالی نے سورج کو غروب ہونے کے بعد نبی پاک علیق کے لئے واپس لو ٹایا یہاں تک کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے عصر کی نماز کواس کے اپنے وقت میں ادا کیا، جس طرح سورج اور عصر کے وقت کواس کے فوت ہونے کے بعد لوٹا کر رسول پاک ﷺ کااعزاز فرمایا، اس طرح ز ندگی اور ایمان کا دقت فوت ہونے کے بعد والدین کریمین کو دوبارہ زندگی اور ایمان عطا فرما کر رسول کریم منطق کا اعزاز فرمایا۔ اور به جو اعتراض کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا

قول ولا تسنل عن اصحب المجحيم كه يه ان دونوں (دالدين كريمين) كے بارے ميں نازل ہواہے، يه در ست نبيس (ليني يه ان كے بارے ميں نازل نبيں ہوا) ادراك طرح مسلم شريف كى حديث ابنى وباوك فى الناد، احيات دالدين كريمين سے پہلے كى ہے۔

🐄 🦈 نفآدی عزیزی" میں سر اج البند حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ (التونی ۲۳۹۹ھ) فرماتے ہیں: " آں حضرت علیظہ کے ابوین شریفین کی نحات نابت کرنے میں علاء کا تمین مسلک ہے۔ ایک مسلک یہ کہ باوجود کفر وشرک کے بہ سز ادار عذاب کے نہیں، صبیان ادر مجنونوں کے بارے میں جو تکم ہے دبی ان کے بارے میں بھی حکم ہےات واسطے کے ابوین شریفین زمانہ فتر ومیں متھاوراللہ تعالی نے فرمایا ہے: وما کنا معذبین حتی نبعث دسولا۔ لین ہم عذاب کرنے دالے نہیں جب تک رسول نہ ہمجیں۔اور زمانہ فترۃ کا آں حضرت ﷺ کی بعث کے قبل ہوا تو بمقتصائ اس آیت کے اس وقت کے لوگ جو زمانہ فتر 🖥 میں فوت ہو گئے مز ادار عذاب کے نہیں اور اس مسلک میں جو منافات ہے وہ اویر مذکور ہے اور باعتبار اس مسلک کے بھی عبارت فقہ اکبر کی صحیح ہو سکتی ہے اس دائط کے دہ عبارت صرف یمی ے مانا على الكفوال من تعذيب كا كچوذكر نبين وردوم اسلك بدين . أن حضرت متلقیہ کے ابوین شریفین ایمان لانے کے لئے بعد موت کے کچر زندہ کئے گئے ار آل حضرت مقالقة برايمان لائه الداوريد مسلك بحى فقد اكبر ك قول ك منافى نبين، چنال چہ شمس الدین کر دری نے کہ اجلہ علاء حفظہ مادراءالنبر سے میں ،این فقد میں لکھا ب ويجوز لعن من مات على الكفر الاوالدي رسول الله صلى الله تعالى و على آله واصحابه وسلم لثبوت انه تعالىٰ احيا هماله حتى أمنا به انتهى-یعنی اور جائز ب لعن کر نااس پر جو مرگیا ہو کفر پر مکر والدین آں حضرت علیق کی شان

37

یں یہ جائز نہیں اس واسطے کہ یہ ثابت ہے کہ اللہ تعالٰی نے ابوین شریفین کو آں حضرت ﷺ کے لئے زندہ فرمایا ادر وہ آں حضرت ﷺ پر ایمان لائے۔ (بیہ ترجمہ سم الدين كرورى ك قول فدكور كاب )- اور تيسر امسلك يد ب كه ابوين شريفين نے خود اپنی عقل سے ملت ابراہیمی سن کر شرک کا فتح ( براہو نا) معلوم کیاادر شرک ترک کیااور توحید کے معتقد تھے اور بت کی تعظیم نہ کرتے تھے اور سابق ( پہلے) ہے ایک دوسرے سے سنتے چلے آئے کہ آل حضرت علیظہ مبعوث ہوں گے اور آل حضرت کے تولد اور قدوم میںنت لزوم کے منتظر تھے اور دل ہے قصد ممم (یکاارادہ) رکھتے بتھے کہ جب آں حضرت ﷺ جلوہ گر ہوں گے تو ہم لوگ دل و جان ہے آں حضرت سیل کی اتباع اختیار کریں گے چناں چہ آں حضرت علیقے کے نور کا تصہ اس مد عا کے لئے شاہد ہے کہ وہ نور حضرت عبداللہ کی ہیشانی میں جلوہ گر تھااور آپ کو بیہ وصیت پنچی کہ آپ کے والد اور آپ کے اجداد کیے بعد دیگرے اس نور مبارک کی حفاظت کے لئے وصیت کرتے رہے اور علامہ سیوطی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے رسالہ میں زیادہ تریمی مسلک اختیار کیاہے تواس صورت میں ابوین شریفین کی نجات ثابت ہوتی ہے اور ابوین شریفین کا ایمان ثابت ہو تا ہے اس واسطے کہ اس وقت ای قدر ایمان اجمالی متحقق ہو سکتا تھا چناں چہ ورقبہ بن نو فل کے حق میں بھی اس قدر ثابت ہے اور فقہ اکبر کی عبارت اس مسلک کی بھی ملافی نہیں۔ اس واسطے کہ بیہ کہا جا سکتا ہے کہ عدم ایمان تفصیل اور عدم و قوع ایمان بعد بعث آں حضرت عصل کا تعبیر کفر کے ساتھ فقہ اکبر میں ہوئی ہے لیکن حدیث ابی وابوك فی النار اور حدیث لم یو دن لی بالشفاعة فیها حق میں مادر شریفہ کے ہو توبیہ متیوں مسلک اس کے خلاف بی، توببت بہتر ہے کہ ان مسائل میں سکوت اختیار کیا جاوے۔ "(ص ۲۹۵ ۲۹۷، ن، سر ور عزیزی المعروف فآوی عزیزی، مطبوعہ مجید ی کان یور)

🗚 "نور الابصار في مناقب آل بيت النبي المخار "مولفه الشيخ مو من بن حسن مو من الطلخي التوني تير حوي صدى جمري (مطبوعه مطبعه مصطفى البابي الحلبي مصر ١٣٦٢هه) کے <sup>ص ۳</sup>۳ پر بے: واحیاء ابویہ لہ حتی آمنا بہ علی ما قبل۔ رسول کر یم میں ا نے اپنے والدین کوزندہ کیا یہاں تک کہ وہ آپ پر ایمان لائے جیسا کہ کہا گیا۔ ای کو جناب نواب صديق حسن خال تجويالی (م۲۰۷۷ه) نے الشرامة العنمر به میں لکھا۔ للم "اسعاف الراغنين في سير ةالمصطفى د فضاكل ابل بيت الطاهرين"الشيخ محمد بن على مصری الصبان (م۲۰۶۱ھ) کے ص۲۵ پر بھی یہی عبارت در بن ہے۔ 😽 اعلیٰ حضرت امام اہل سنت مولانا شاہ احمہ رضا خال بر یکوی (اکتونی ۴۰ ۱۳۵۰) فرمات میں: "بات وبی بے جوامام جلیل سیوطی نے فرمانی: ان لم ادع ان المسنالة اجماعيه بل هي مسئاله ذات خلاف فحكمها كحكم سائر المسائل المختلف فيها غيراني اخترت اقوال القاتلين بالنجاة لانه الانسب لهذا المقام۔ کچربے شک میں نے دعوی نہیں کیا کہ یہ (ایمان ایوین کا) سئلہ اجتماع یہ ہے بلکہ یہ اختلافی مسلہ ہے تواس کا تھم بھی انہی (اختلافی) مسائل کا سامے لیکن میں نے ان کے قول کو اختیار کیاہے جو (دالدین ر سال مآب کی) نجات کے قائل میں اس الح كه اس مقام ك يى مناسب اور شايان ب" ...... فرمات من " من (احد رضا) کہتا ہوں کہ تحقیق سہ کہ طالب تحقیق مرہون دست دلیل ہے۔ ابتداء خواہر بعض آ ٹارے جو طاہر کبھن انظار ہوا طاہر تھا کہ ان ہے جوابات شافیہ اور اس پر دلا کل وافیہ قائم ومتتقم، جاره كار قبول وتسليم بالا قل سكوت وتغظيم والمله المهادي المي صواط المستقيم - " (ص ٣٣، شمول الاسلام، مطبوعه حنى يولس، بريلي) .... مزيد فرمات ہں:"اینامسلک اس باب میں بیر ب ومن مذهبي حب الديار لاهلها وللناس فيما يعشقون مذاهب

جے بیہ پند ہو فبہاد نعمت درنہ آخراس سے تو کم نہ ہو کہ زبان رو کے دل صاف رکھے ان ذلكم كان يوذى النبى \_ دُر \_ - " (ص ٢ شمول الاسلام) دہ مزید فرماتے ہیں: ''امام ابن حجر کلی شرح (ہمزید افضل القری) میں فرمات، ہیں: ما احسن قول المتوقفين في هذه المسئالة الحذر الحذر من ذكر هما بنقص فان ذلك قد يوذيه عليه لخبر الطبراني لا توذوا الاحياء بسبب الاموات. یعنی کیاخوب فرمایان بعض علاء نے جنصیں اس مسلہ میں تو قف تھا کہ دیکھ بچ دالدین کر میں کوئسی نقص کے ساتھ ذکر کرنے ہے کہ اس ہے حضور سید عالم ﷺ کوایذا ہونے کااندیشہ ہے کہ طبرانی کی حدیث میں ہےر سول اللہ ﷺ نے فرمایا مر دوں کو برا کہہ کرزندوں کوایذانہ دولیعن حضور توزندہ ابدی ہیں ہمارے تمام افعال واقوال پر مطلع بیں اور اللہ عزوجل فرماتا ہے : والذین یوذون رسول الله لھم عذاب الیم جو لوگ رسول اللہ کوایزادیتے ہیں ان کے لئے در دناک عذاب ہے۔ عاقل کو جاہئے ۔ جگہ بخت احتیاط سے کام لے ع م ش دار کہ رہ بردم تیج ست قدم را۔ یہ مانامسکلہ قطعی نہیں اجماعی نہیں پھر اد ھر (ایمان ابوین کے انکار میں) کون سا قاطع کون سا اجماع ے؟ آدمی اگر جانب ادب میں خطا کرے تو لا کھ جگہ بہتر ہے اس سے کہ معاذ اللہ اس كى خطاجان بسياخى جائ .. " (ص ٢٢ شمول الاسلام) مزید فرماتے ہیں:"اد حر (منکرین میں) کون سی دلیل قاطع یائی؟ حاش متّدا یک حدیث بھی(اس باب میں) صحیح و صریح نہیں، جو صریح ہے، ہر گز صحیح نہیں اور جو صحیح ہے، ہر گز صریح نہیں، جس کی طرف ہم نے اجمالی اشارات کر دینے تو اقل در جہ وہی سكوت وحفظ ادب رما، أننده اختيار بدست مختار - "(ص ٢٣ شمول الاسلام) 🛣 "الافاضات السنينه الملقب به فتاوى مهريه" (مطبوع جامعه غوثيه كولرًا شریف ۱۳۹۷ھ) کے ص ۱۲ پر علامہ زمان حضرت قبلہ پیر سید مہر علی شاہ صاحب

م لیانی کو لڑدی رحمته الله علیه (التونی ۵۱ ۱۳ اهه) فرمات میں: " حضرت بیغیر خداا حمد تختبی محمه مصطفی میایشد کے دالدین شریفین کے عدم اسلام کا علامه متعد مین کو تو یقین واثق ب اور متاخرین ابن تجرو غیرہ کا تھی بھی مسلک ب محر بعض متاخرین محققین اہل فقد وحدیث نے اسلام ابوین شریفین حضرت رسول النقلین میکینی کو اواد یث سے تابت کیا ب بلکہ جمیع آباء وامهات حضرت مرور کا نتات فخر موجود ات میکینی کا سلام حضرت آدم علیہ السلام تک پایہ شوت کو چنچایا ہے اور اثبات اسلام کے تمن طریفے بیان کے ہیں۔

اول بیہ کہ والدین شریفین آل حضرت علیقہ دین ابرا بیم خلیل اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام پر یتھے دوسر اپیر کہ وہ دونوں صاحب زمانہ فترت میں یتھے نہ زمانہ نبوت میں لیخی ان کو کمی نی کی دعوت نہیں پنچی۔ تیسر ایہ کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت پیغبر خدا یک کے ک د عاہے آپ کے والدین شریفین کو زندہ کیااور دواسلام لائے۔ چناں چہ احادیث میں مروی ہے کہ آں حضرت یہ کہتے نے بارگادایزدی میں سوال کیا کہ النی میرے دالدین کو ز ندہ فرما کر مشرف بااسلام کر۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کا سوال منظور فرما کر آپ کے والدین کوزندہ فرماکر مشرف بااسلام کیا،اگرچہ بعض احادیث میں اس کے خلاف بھی تصریح معلوم ہوتی ہے اور اس حدیث کی علاء حقد مین نے تضعیف بھی کی ہے لیکن متاخرین محققین نے حدیث احیاء کی تصحیح و تحسین کی طرح ے فرمانی ب اور یہ مجمع معلوم ہو تاہے کہ حدیث احیاءان احادیث ہے کہ جن کو متقد میں محد ثین نے روایت کیاب متاخرب کویا بیه علم متقد مین ے ایک کوند پوشید دو مستور تعاادر متاخرین پرامند تعالى نے اس كوكھول دياو الملہ يختص بو حمته من يشاء من فضله۔ علامہ جلال الدین سیوطی علیہ الرحمتہ والر خوان نے اس بارے میں کنی رسالے لکھے ہیں ادر مخالفين كو بخوبي جواب ديئة جي على بذاانتياس صاحب مواہب لدنيه وانواد محمريه من

41

مواہب اللد نیہ نے بھی اس مدعا کا ثبوت پیش کیا ہے۔ علامہ شامی وطحطادی نے بھی اسلام ابوین شریفین کامسکلہ بغرض اثبات اسلام آل ہاذ کر فرمایا ہے، چناں جہ انوار المحمد يد من مواجب اللدند مي مرقوم ب: وقد روى ان آمنة امنت به منابع بعد موتها روى الطبراني بسنده عن عائشة رضي الله تعالىٰ عنها ان النبي لمُنْكِنْهُ نزل الحجون كئيبا حزينا فاقام به ماشاء الله تعالى ثم رجع مسرور اقال سألت ربي عزوجل فاحي لي امي فامنت بي ثم ردها كذا روى من حديث عائشة ايضا احياء ابويه للن حتى آمنا به اورده السهيلي والخطيب. و قال القرطبي في التذكره أن فضائله للطيني و خصائصه لم تزل تتوالى و تتتابع الى حين مماته فيكون هذا مما فضله الله به واكرمه قال و ليس احياء هما و ايمانهما ممتنعا عقلا ولا شرعا فقد ورد في الكتاب العزيز احياء قتيل بنى اسرائيل و اخبر بقاتله و كان عيسى عليه السلام يحيى الموتى وكذلك نبينا عليه الصلوة والسلام احي الله على يديه جماعة من الموتى و اذا ثبت هذا فما يمتنع ايمانهما بعد احيائهما و يكون ذلك زيادة فى كرامته و فضيلته عُنْبَهْ و قال الامام فخر الدين الرازى ان جميع اباء محمد للصلح كانوا مسلمين و مما يدل على ذلك قوله مُنْسِطْهُ لم ازل انقل من اصلاب الطاهرين الى ارحام الطاهرات و قد قال الله تعالىٰ انما المشركون نجس فوجب أن لا يكون أحد من أجداده مشركا و لقد احسن الحافظ شمس الدين بن ناصر الدين الدمشقى (التوفي ٨٣٢ ) حيث قال في مور دالصادي بمولد البادي)

حبا الله النبی مزید فضل علی فضل و کان به رؤفا فاحی امه و کذا اباه لا یمان به فضلا لطیفا

فسلم فالقد يم بذا قدير وان كان الحديث به ضعيفا (٢٠) اور بخار می شرایف می بردایت الی ہر ریہ رضی اللہ تعالٰی عنہ مر دی ہے کہ آں حضرت میں میں نے فرمایا کہ میر می بعث خیر قرون بنی آدم میں قرمابعد قرن ہو کی ہےادر خیریت بعثت نبوی بادجود لکوث کفر آباءواجداد غیر متصور و نیز حدیث مسلم جس کاخلاصہ بیہ ب کہ اللہ تعالیٰ نے اولاد اسلیل علیہ السلام سے کنانہ کو بر گزیدہ کیا ادر کنانہ سے قریش کوادر قریش سے بنی ہاشم کوادر بنی ہاشم سے خلعت اصطفا حضرت بیغمبر خدا علیق کو بہنائی گٹی یہ بر گزید گی واصطفائی بھی اس کی مقتضی ہے کہ سلسلہ آباءداجداد نبوی میں کم از کم وجود توحید توضرور ہی پایا جائے ورنہ باوجود کفر و شرک محض خصا کل حیدہ کی كني شارم من تميم حما في المشكوة عن ابي هويوة وضي الله تعالىٰ عنه قال قال رسول الله للنظيم بعثت من خير قرون بني آدم قرنا فقرنا حتى كنت من القرن الذي كنت منه رواه البخاري. وعن واثلة بن الاسقع قال سمعت رسول الله عليه ان الله اصطفى قريشا من كنانة واصطفى من قريش بني هاشم و اصطفانی من بنی هاشم رواه مسلم- اور علامه این عابدین شامی و علامه طحطاد کی رحمتہ اللہ علیمانے تجمی ایمان والدین شریفین پیغیر خدا عضل کو اچھی طرح ثابت کیا ہے اور مخالفین کے اعتراضات کاجواب بھی دیا ہے اور حدیثیں بھی اس کے خلاف دارد ہو کی میں ان کی توجید بخوبی فرمائی ب چناں ید شامی میں مرقوم ب: ان ترى ان نبينا للنشي قد اكرمه الله تعالى بحياة ابويه له حتى آمنا به كما في حديث صححه القرطبي و ابن ناصر الدين حافظ الشام و غيرهما فانتفعا بالايمان بعد الموت على خلاف العادة اكراما لنبيه لمُنْضِّج كما احي قتيل یہ د مثق کے مشہور محدث ابن ناصر الدین د مشق کے حالات ''شذ رات الذیب'' مولفہ عبد الحی بن محاد عنبل (م٩، ١٠ ) من تفعيل ، فد كوريم. "تشف الظنون من اسال الكتب والفون " (مطبوعه دار الفكريير وت ) <sup>ک</sup> <sup>من ۱۵</sup>/۱۳ مین طامه ملاکا تب طلی (م۲۰ •اح) نے امام د مثق کی جالیس تصانف کا قد کرہ کیا ہے۔

بني اسرائيل ليخبر بقاتله وكان عيسي عليه السلام يحي الموتي وكذالك نبينا عليه الصلو'ة والسلام احي الله تعالىٰ على يديه جماعة من الموتي وقد صح ان الله تعالى رد عليه الشمس بعد غيبتها حتى صلى على كرم الله وجهه العصر فكما اكرم بعود الشمس بعد فواته فكذالك اكرم بعود الحياة و وقت الايمان بعد فواتهما- ولايقال ان فيه اسأة ادب لاقتضائد كفر الابوين الشريفين مع ان الله تعالى احياهما له وامنا به كما ورد في حديث ضعيف لانا نقول ان الحديث اعم بدليل رواية الطبراني و ابي نعيم و ابن عساكر خرجت من نكاح ولم اخرج من سفاح من لدن آدم الي ان ولدنى ابى وامى لم يصبنى من نكاح الجاهلية شئى و احياء الابوين بعد مما تهما لاينا في كون النكاح كان في زمن الكفر ولاينا في ايضا ما قال له الامام في الفقه الاكبر من ان والديه للبيلي ماتا على الكفر ولا ما في صحيح المسلم استاذنت ربي ان استغفر لا مي فلم ياذن لي وما فيه ايضا ان رجلا قال يا رسول الله عُلَيْتُهم اين ابى؟ قال في النار قلما قفاد عاه فقال ان ابي و اباك في النار لامكان ان يكون الاحياء بعد ذلك لانه كان في حجة الوداع فكون الايمان عند المعاينة غير نافع فكيف بعد الممات فذالك في غير الخصوصية التي اكرم الله بهانبيه للبلغ واما الاستدلال على نجاتهما بانهما ماتا في زمن الفترة فهو مبنى على اصول الاشاعرة ان من مات ولم تبلغه الدعوة يموت ناجيا اما الماتر يدية فان مات قبل مضئي مدة يمكنه فيها التامل ولم يعتقده ايمانا ولا كفرا فلا عقاب عليه بخلاف ما اذا اعتقد كفرا اومات بعد المدة غير معتقد شيئانعم البخاريون من الماتريدية والفقوا لاشاعرة وحملوا قول الامام لاعذر لاحد في الجهل يخالفه على

ما بعد البعنة واختاره المحقق ابن الهمام فى التحرير لكن هذا فى غير من مات معتقد الكفر فقد صرح النووى الفخر الرازى بان من مات قبل البعنة مشركا فهو فى النار و عليه حمل بعض المالكية ماصح من الاحاديث فى تعذيب اهل الفترة بخلاف من لم يشرك منهم ولم يوجد بل بقى عمره فى غفلة من هذا كله ففيهم الخلاف و بخلاف من اهتدا منهم بعقله كقس بن ماعدة و زيد بن عمرو بن نفيل فلا يخالف فى نجاتهم و على هذا فالطن فى كوم الله تعالى ان يكون ابواه عليت من هذين القسمين بل قبل ان اباء ه ساتين كلهم موحدون لقوله تعالى و تقلبك فى الساجدين.

اور علامہ طحطادی نے بھی ای کے قریب قریب بیان کیا ہے جس کا نقل کرنا طوالت سے خالی نہیں ہے اس کوترک کر تاہوں، ہاں اس میں ایک دکایت اس کے متعلق نقل کی ہے اس کو تحریر کردیتاہوں۔

وحكى أن بعض الفضلاء مكث متفكر اليلة في أبويه ملتينة و اختلاف العلماء في حديث احيائهما و أيمانهما به فمن مضعف ومن مصحح وهل يمكن الجمع بين الاقاويل أم لافاستهواه الفكرة حتى مال على السراج فاحرقه فلما كانت صبيحة تلك اليلة اتاه رجل من الجند يسئاله أن يضيفه فتوجه إلى بيته فمر فى اثناء الطريق على رجل حضرى قد جلس بباب خزانة تحت حانوت بها موازينه و باقى الات الميع فقام هذا الرجل حتى احذ بعنان دابة الشيخ وقال له شعر.

امنت ان ابا النبى وامه احيا هما الحى القدير البارى حتى لقد شهدا له برسالة صدق فنلك كرامة المختار وبه الحديث ومن يقول بضعفه فهو الضعيف عن الحقيقة عارى

(حصرت پیر مہر علی شاہ صاحب گولڑوی کی اس تحریر میں جس قدر عربی عبارات ہیں ان کا اردو ترجمہ تکرار کی وجہ سے درج نہیں کیا جارہا لیکن الدرالیخار کے حاشیہ الطحطاوی از علامہ سید احمد طحطاوی حنفی التوفی استاہ ( مطبوعہ ہیر وت ) کے ص ۸۰ / ۲ پر در نی اس ایمان افروز حکایت جس کاذکر حضرت پیر مہر علی شاہ صاحب نے کیا ہے، ترجمہ ملاحظہ ہو ):

کچھ ہزرگوں نے بید حکایت بیان کی ہے کہ ایک عالم رات تجر رسول کریم علیقہ کے والدین کریمین کے دوبارہ زندہ ہونے اور ان کے ایمان کے مسئلہ میں متفکر رہے اور علماء کے اس اختلاف کو سوچے رہے کہ کوئی اس حدیث کو صحیح کہتا ہے اور کوئی ضعیف، توان صحیح یاضعیف کہنے والوں کے اقوال میں تطبیق کیوں کر ہو؟ ای فکر میں گم، جلتے ہوئے چراغ پر جھک گئے تو بدن جل گیا۔ صبح ان کے پاس ایک لشکری آیا کہ میرے یہاں آپ کی دعوت ہے۔ اس کے گھر کی طرف چلے تو راہ میں ایک ترہ فروش ملے جو اپنی دکان کے آگے بات 'ور تراز و لیے بیٹھے تھے۔ وہ (ترہ فر دش) ایٹے اور انہوں نے اس عالم کے گھوڑے کی باگہ کچڑ کی اور بید اشعار پڑھے

یعنی میں ایمان لایا کہ زندہ قادر مطلق، خالق کا سَات (اللہ تعالٰی ) نے زندہ کیار سول اللہ میلانو کے ماں باپ کو یہاں تک کہ بلاشیہ ان دونوں نے رسول پاک میلینے کی نبوت د ر سالت کی کواہی دی۔ اے صفح، تقدیق کر کہ یہ (واقعہ ) رسول کریم میکینڈ کے اعزاز کے داسطے ہواادراس بارے میں حدیث شریف دارد ہوئی ادر جواس حدیث کو ضعیف بتائے دہ مخص آپ خود، ضعیف ہے لیتن اس کے علم و فہم میں ضعف ہے، ادر دہ علم حقیقت سے خالی ہے۔ بیہ اشعار سنا کر اس (ترہ فروش) نے اس عالم سے فرمایا، اے <sup>شخ</sup> ! سه بات قبول کردادر رات مجرنه جاگو،نه می این جان کو فکر می ذالو که چراغ تهمین جلا دے۔ ہاں سنو! جہاں جارہے ہو وہاں حرام لقمے کھاؤ گے۔ وہ عالم یہ با تیں بن کر پے خور ہو کر رہ گئے، (اپنی بے خودی ہے چونک کر)اں شخص (ترہ فرد ش) کو تلاش کیا تو ان کا پہانہ پایا۔ بازار میں ان کے بڑوی دکان داروں سے پو تیما، مگر ان میں سے کوئی بھی اس (ترہ فروش) کو پیچایتا نہیں تھا، بازاروں والوں نے کہااییا کو کی شخص یہاں بیٹستا ہی نہیں۔(دہ علامہ تھے تجھ گئے کہ قدرت نے میری دہ نمائی کے لیے اس بزرگ کو خاہر کیا تھا) کچر وہ عالم اس بزرگ ہادی غیب عالم ربانی کی اس ہدایت کو سن کر اپنے مکان کوداپس آگئے اور لشکر کی کے یہاں تشریف نہیں لے گئے۔

<sup>یند</sup> قار نمین کرام! امام فخر الدین رازی رحمته الله علیه کاس وفات ۲۰۶ بجری به اور انہیں چیشی صدی کا مجد دلیمی کہا جاتا ہے۔ اور ای سے قریب ترین دور کے علامہ قرطبی (المتوفی ایا 20 ھ) کی تحریر مجلی آپ نے پڑھی۔ علادہ ازیں حضرت کام محر غرالل رحمته الله علیه کاس وفات ۲۰۵۵ جری بان کی تحریرے اقتباس بھی علامہ جلال تحریر میں آپ نے ملاحظہ فرایلہ یوں ہم کہہ سکتے میں کہ اس سند میں علامہ جلال الدین سیو طی رحمتہ اللہ علیہ (الستوفی ۹۱ ھ) کے مستقل رسا کو ہے میں مول کر یم کا اختلاف رہا مگر اس کے باد جود کی نے بی اوبی اور کرمانی کی لیچ میں رسول کر یم

#### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علی کہ جالدین کر میں کاذکر نہیں کیااور علامہ سیوطی کے بعد یہ اختلاف بھی ایسا نہیں رہا کیوں کہ امام سیوطی نے ایمان ابوین کے منکرین کے اعتراضات کادافی و شافی جواب تحریر فرما کر اہل علم و تحقیق کی تسلی کا سامان کیااور حضرت شیخ محقق شاہ عبد الحق محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ کے مطابق متاخرین علاء اسلام پر اللہ تعالیٰ کا فضل ہوااور یہ مسلہ ان پر کھلا اور انہوں نے اس باب میں ایمان و عقیدت کا مظاہرہ کرتے ہوئے عمد ہ دلائل سے ایمان ابوین شریفین کو ثابت کیا۔

☆ اں بارے میں حضرت امام ملاعلی قاری حنفی (التوفی ۱۰۱۳ھ) کانام متازع ہے اور کچھ لوگ انہیں مطعون کرتے ہیں کہ انہوں نے نہایت نامناسب لیچ میں نہ صرف ایمان ابوین کا نکار کیا ہے بلکہ انہیں (معاذ اللہ) غیر ناجی ثابت کیا ہے اور یہ الزام بھی لگایا جاتا ہے کہ امام ملاعلی قاری حفق ہی نہیں خود امام اعظم ابو حفیفہ سید نا نعمان بن ثابت کوفی رضی اللہ عنہ (التوفی ۱۵۰ھ) نے بھی فقہ اکبر میں ایمان ابوین کا انکار کیا ہے، ان دونوں باتوں کا مخصر التحقیق جائزہ پیش کرتا ہوں، پہلے فقہ اکبر کے بارے میں ملاحظہ ہو:۔

"الفقد الاكبر" ايك مختصر رسالد ب جس كى نسبت حضرت امام اعظم ابو حذيف سيد نا نعمان بن ثابت رضى الله تعالى عنه كى طرف كى گنى ب يكھ علائ اسلام بيد فرمات بي كه اہل سنت كے چاروں اماموں (ائمه مجتهدين) كى خود اپنى كوئى تصنيف مى نہيں ب اور كچھ علاء اسلام نے ان سے منسوب تصانيف كو انہى كى تصانيف مانا ب ، ليكن ان كاضح اور معتمد نسخہ كون ساب ؟ يا ہر نسخ كه تمام مند رجات ہر طرح صحح ميں ؟ اس بارے ميں كوئى دعوى يا علاء اسلام كا اتفاق نہيں ب

48

کتِ، کارخانہ بازار) فیصل آباد میں شائع ہوا، ترجمہ کرنے دالے جناب غلام احمہ حریری بی - بیه ترجمه انہوں نے اگست ۱۹۸۰ میں کیا۔ اس کتاب میں بے کہ شخ محدا بو ز ہر ہلکھتے ہیں:" بعض وہ کنا میں جو آپ(امام ابو حنیفہ) کی طرف منسوب ہیں ان میں ے اولین کتاب الفقہ الا کبر ہے۔ ''(ص ۳۰۰)۔ مزید فرماتے ہیں: " دام محرب که علام کے نزدیک فقد اکبر کی نسبت امام ابو حذیفہ کی جانب محل نظرو تا مل َبِ-ا<sup>ی</sup> پر علاء تمجی متفق نه ہو سکے ادر نہ کسی نے انفاق کا آن تک دعو کی کیا، یہاں تک کہ آپ سر گرم عامی اور آپ کے آثار وکتب کی زبرد ست آرزور کھنے والے بھی اس کاکوئی داضح ثبوت پیش نه کر سکے۔ "(ص۲۰۱)......" پس فقہ اکبر کی نسبت امام ابو حنیفہ کی طرف مشکوک اور بعض علاء کے نزدیک نادر ست ہے۔" (ص ۳۰۲)۔ ص ۳۰۳ پر مزید لکھتے ہیں:"اب فقہ اکبر کے متن پر ایک غائر نگاہ ڈال کریہ معلوم کر نا چاہے کہ اپنے مندر جات و محقومات کے اعتبار ہے کیا پوری کتاب کی نبت آپ (امام الو حنيفه ) كى طرف درست ب ياس من كچھ اليا مواد مجى يايا جاتا ب جس كاانساب آپ کی جانب محل نظرو تامل ہے؟ ..... ص ۳۰۳ پر ہے: ''فقہ اکبر میں بعض ایے مسائل بھی دیکھنے میں آئے جن کاردان ٹندامام ابو حذیفہ کے زمانہ میں تھااور نہ آپ ہے قبل-"…… مزید کھتے ہیں "اس مشہور فقہ اکبر کی نسبت بھی آپ کی طرف محل نظرو تامل باور قطع طور پر ثابت نبین کد به آپ کی تصنیف ب- "(ص ٢٢) الم جناب شیلی نعمانی بنی تالیف " سر ةالعمان " م تکسے میں "امام صاحب کی طرف جو كمايي منسوب بي ان ك نام يد بي- فقد أكبر- العالم والمعطم- مند-" (ص١١١) ....."امام رازی نے منا قب الثافعي ميں تصريح کی ہے کہ امام ابو صنيفہ کی کو کی تصنيف باقی نہیں رہی۔" (ص ۱۳۳)……" نفتہ اکبر کو اگر چہ فخر الاسلام بزدوی عبد العلی بر العلوم دشارحين فقداكبر نے امام صاحب كي طرف منسوب كياہے ليكن بم مشكل ہے

اس پریقین کر سکتے ہیں۔ یہ کتاب جس زمانہ کی تصنیف بیان کی جاتی ہے اس وقت تک یہ طرز تحریر پیدا نہیں ہواتھا، دہ بطورایک متن کے ہے اور اس اختصار اور ترتیب کے ساتھ لکھی گئی ہے جو مناخرین کا خاص انداز ہے،ایک جگہ اس میں جو ہر و عرض کا لفظ آیا ہے، حالاں کہ بیہ فلسفیانہ الفاظ اس دقت تک عربی زبان میں داخل نہیں ہوئے یتھ۔ بے شبہ منصور عبای کے زمانہ میں فلسفہ کی کتابیں یو نانی زبان ہے حربی میں ترجمہ کی گئی تھیں لیکن بہ زمانہ امام صاحب کی آخر زندگی کازمانہ ہے۔ کسی طرح قیاس نہیں کیا جاسکتا کہ ترجمہ ہوتے ہی یہ الفاظ اس قدر جلد شائع ہو جا کیں کہ عام تصنیفات میں ان کارواج ہو جائے۔ فلسفہ کے الفاظ نے مذہبی دائرے میں اس وقت بار پایا ہے جب کثرت استعال کی وجہ سے وہ زبان کا جزو بن گئے اور عام بول جال میں بھی ان کے استعال کے بغیر چارہ نہ رہالیکن یہ دورامام صاحب کے زمانہ کے بعد شر وع ہواہے۔ یہ بحث تودرایت کی حیثیت سے تھی،اصول روایت کے لحاظ سے بھی بیرامر ثابت نہیں ہو تا۔ دوسر می تیسر می بلکہ چو تھی صدی کی تصنیفات میں اس کتاب کا پیتہ نہیں چاتا، قدیم سے قدیم تصنیف جس میں اس رسالہ کا ذکر کیا گیا ہے (جہاں تک ہم کو معلوم ہے) فخر الاسلام بزددی کی کتاب الاصول ہے جویا نچویں صدی کی تصنیف ہے۔امام ابو حنیفہ کے ہزاروں شاگر دیتھے جن میں ہے اکثر بجائے خود استاد تتھ اور واسطہ در واسطہ ان کے ہزاروں لا کھوں شاگرد ہوئے۔ نہایت خلاف قیاس ہے کہ امام صاحب کی کوئی تصنیف موجود ہوتی اور اتنے بڑے گردہ میں اس کانام نہ لیا جاتا۔ علم عقائد ادر اس کے متعلقات پرجو بزی بزی کتابیں مثلاً صحائف، شرح مقاصد، شرح مواقف، ملل و تحل وغیرہ تصنیف ہو کیں ان میں کہیں اس کا ذکر تک نہیں ہے۔ اس کتاب کی جس قدر شر حیں ہو کیں سب آٹھویں صد ی میں یاس کے بعد ہو کیں،اس کے علادہ ابو مطبع بخی جواس کتاب کے رادی ہیں، حدیث دروایت میں چنداں متند نہیں ہیں۔ کتب ر جال

میں ان کی نسبت محدثین نے سخت دیمارک کتے ہیں اگرچہ میں ان کو کلیتہ ختلیم نہیں کر تا، تا بهم ایک ایسی مشتبه کماب جس کا ثبوت صرف ابو مطبع بخنی کی روایت پر منحصر ہو، مد ثانه اصول پر قابل شلیم نبین ہو سکتی۔ میراخیال ب کر ابد مطبع کجی نے ایک رسالہ میں بطور خود عقائد کے مسائل قلم بند کئے تھے، رفتہ رفتہ دوہ امام صاحب کی طرف منسوب ہو گیا، اس خیال کی تائید اس سے ہوتی ہے کہ علامہ ذہمی نے "عبو فی احبار من غبو" میں ابو مطیح کا جہال ذکر کیا ہے ان لفظول سے کیا ہے کہ " صاحب الفقہ الاکمر "جس کے متبادر معنی بھی ہیں کہ خود ابو مطبع کمجنی اس کے مصنف ہیں۔ میر ایہ بھی خیال ب که فقه اکبر کی موجودہ تر میب وعمارت ابو مطبع کے زمانہ سے بھی بہت بعد ک ب- اور یہ کچھ نگ بات نہیں، جامع صغیر، جو امام محمد ک تالیف ب اس کی موجودہ تر تیب امام ابوطاہر دباس نے کی ہے جو چو متنی صدی میں متھ فرق یہ ہے کہ جامع صغیر کی عبارت وہی اصلی ہے، صرف تر تیب بدل دی گئی ہے، برخلاف اس کے فقہ اکبر کاانداز عبارت بھی زملنہ مابعد کا معلوم ہو تاہے۔ ہم نے اس بحث میں اپنی رائے اور قیاسات کو بہت دخل دیا بے لیکن تمام واقعات مجمی لکھ دئے ہیں۔ ناظرین کو ہم اپن رائے کے تبول کرنے پر مجبور نہیں کرتے، اصلی دافعات اور ہماری رائیں دونوں ان کے سامنے میں، وہ جو جا ہیں خود فیصلہ کر لیں۔ بے شبہ ہمار میذاتی رائے یہی ہے کہ آج امام صاحب کی کوئی تعذيف موجود منيس ب-" (ص١١٥ تا١٢ دهمه دوم، سير ةالنعمان، مطبوعه مختبائي دبلي ١٩١٢ع) الم المامة زابد الكوثرى في مجمى الي ايك تحرير من ميمى فرمايا ب كد ائمة اربعه كما بن ذاتی کوئی تصنیف نہیں ہے۔ م<sup>یر ح</sup>ضرت علامہ شاہ ابوالحسن زید فارو تی دبلوی نے ابنی کمآب "سوانح بے بہائے امام اعظم ابو حنیفہ '' میں فقہ اکبر کا کوئی ذکر نہیں کیاادر مصری عالم میں محمد ابو محمد زہرہ ہی ک

# Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

51

تحقیق کی تائید کی ب کہ امام اعظم کی اپنی ذاتی کوئی تصنیف نہیں ہے۔'' (ص ۱۵۰، مطبوعه شاه ابوالخير اكاذمى، دبلى ١١ ١٣ ١ه) الم وانش گاہ بنجاب، لاہور کے زیر اہتمام شائع ہونے والے "اردو دائرہ معارف اسلامیہ "کی جلد ادل (مطبوعہ ۴۰۰ اھ) کے ص۸۵ کے کالم ۲ میں ہے: ''امام راز ی (م۲۰۲۵) نے مناقب الثافعي ميں لکھاہے کہ ابو حنيفہ کی کوئی تصنيف باتی نہيں رہی۔ الفہر ست میں ابن الندیم نے آپ کی چار کتابوں کا نام لکھاہے :الفقہ الاکبر ، عثان البستی (البتی) کے نام خط،العالم والمعصلم،الرد علی القدریہ، مند، جو خوارز می (م۲۲۵) نے مر تب کی، اس کاذ کر الغہر ست میں نہیں ہے۔ حقیقت میں خود امام ابو حنیفہ کی داحد متند تحریر جو ہم تک پنچی ہے،ان کا وہ خط ہے جو انہوں نے عثان البتی کو لکھا تھا اور جس میں انہوں نے شائستہ طریقے سے اپنے نظریات کی مدافعت کی ہے (بیہ خط العالم و المتعلم اور الفقہ الابسط کے ساتھ قاہرہ ۲۸ ۳اھ / ۱۹۳۹ء میں طبع ہو چکاہے )۔ ایک ادر کتاب جوابو حنیفہ سے منسوب کی گئی ہے الفقہ الا کبر ہے۔Wensinck نے ثابت کر دیا ہے کہ اس سے مراد صرف الفقہ الاکبر کا حصہ اول ہے جس کا اصل متن فقط ایک مبسوط شرح میں مندرج ہے، جسے غلطی سے الماتریدی ہے منسوب کیا جاتا ہے (بد حیدر آباد میں اس اسلام میں مجموعہ شروح الفقہ الاکبر کے شارہ اول کے طور پر چھپی ہے) اصل متن میں دس ارکان ایمان بیان کئے گئے ہیں، جن میں خار جیوں، قدر یوں، **شیعیوں اور جمیوں کے مقابلے میں راسخ العقیدہ مسلمانوں کے موقف کی وضاحت کی** میں ہیں۔ الفقہ الاكبر کے خلاف مسائل مذكور نہيں ہیں۔ الفقہ الاكبر کے متعلق شروح ککھی گئیں، جن میں سے ملاعلی قاری (ماموں ہے) کی شرح زیادہ متد اول ہے۔ (مصر ١٣٢٣ه) ايك مقالے كے سواء الفقہ، الأكبر، حصہ ادل كے جملہ مقالات الفقہ الابسط میں بھی درج ہیں، جس میں امام ابو حنیفہ کے وہ بیانات قلم بند ہیں جو انہوں نے

دین سائل کے متعلق اپنے ایک شاکرد ابو مطیع البلخی (م ۸۳ ۵ / ۱۹۹۹) کے سوالات کے جواب میں دئے تھے۔ لہٰذا الفقہ الاکبر، حصہ اول، کے مضامین امام ابو حنیفہ کی مسلمہ آراء پر مشتل میں،اگر چہ اس کی کو کی شہادت نہیں ہے کہ یہ مختفر متن واقعی انہوں نے لکھاتھا، لیکن نام نہاد الفقہ الاکبر ٹانی اور وصیتہ ابو حفیفہ حضرت امام کی این تصنیف نہیں ہیں۔ بعض دیگر مختصر متون کی عبار تیں بھی امام ابو حنیفہ کی طرف منسوب کی جاتی میں لیکن ابھی تک ان کے متند ہونے یانہ ہونے کے بارے میں تحقیق نبیس ہو سکی، دصیتہ ، جس میں انہوں نے اپنے شاگرد یوسف <mark>بن خالد القمق</mark> البصري كو مخاطب كياب، ايرانيوں بے دربار كاخلاق كى ترجمانى كرتى ہے، لېذايه خيال بھی نہیں کیا جاسکا کہ دونقہ اسلامی کے کماہر وخصص کی تصنیف ہے۔ " 🛠 فیض الباری علی صحیح ابنجاری، ص۵۹ /۱، مطبوعه مطبعه حجازی، قاہرہ، ۷۷ ۳۰ اند میں جناب انور شاد کشمیری نے بھی بجی بجی کم فقد اکبر امام ابو حذیفہ کی تصنف نہیں ہے۔ اللہ اللہ کے خوف سے اتنے اقتباسات پر اکتفا کرتے ہوئے اپنے قار کمین کرام ے مرض گزار ہوں کہ فقہ اکبر کے جس قدر نسخ لا تمر بریوں میں موجود بیں ان سب کے متن میں کو کی نہ کو کی فرق ضرود ہے۔اس کتاب( فقہ اکبر) کے بادے میں بیہ تفصیل اس لئے لکھنی صرور کی ہوئی کہ اس کے حوالے سے سید ناامام اعظم ابو صنیفہ ر صی اللہ عنہ پر یہ الزام لگانے کی کو مش کی جاتی ہے کہ وہ ایمان ابوین کے منگر تھے، چناں چہ کہا جاتا ہے کہ فقہ اکبر میں ر سول کر یم ﷺ کے والدین کر بیپن کے بارے میں یہ الفاظ میں ''ماتا علی المکفر ''(معاذ اللہ)۔ اکا بر علائے کرام کہتے ہیں اصل الفاظ بديت محما ماتا على الكفو- "كركات ف دومرت الفظ "ما " من - ايك م تبہ ''ما'' نبیں لکھا،اس سے بیہ بھول ہو ٹی اور وجہ زائے ہو گئی۔ کچھ اکا ہر علائے اسلام نے تحقیق سے ثابت کیا ہے کہ فقہ اکبر کے اصل کشخوں میں یہ عبارت ہی نہیں ہے۔

چناں چہ ان علائے اسلام نے جو کچھ فرمایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے: (۱) فقہ اکبر کے متعلق کوئی قطعی یقینی سند ایس نہیں جس کی بنیاد پر سے کہا جا سکے کہ یہ واقعی امام اعظم ابو حذیفہ رضی اللہ عنہ کی تصنیف ہے۔ ۲) اگر فقہ اکبر کو امام اعظم کی تصنیف مان بھی لیا جائے تو کسی متند و صحیح نسخ میں یہ عبارت نہیں ہے۔

(۳) یہ عبارت الحاق ہے، لیحنی کی اور نے بعد میں متن میں شامل کر کی ہے۔ (۳) شرح فقد اکبر لالی منصور مازید ی (التوفی ۳۳۳ ) مطبوعہ دارۃ المعارف دکن (۳۱ ) شرح فقد اکبر لالی منصور مازید ی (المتوفی ۳۳۳ ) مطبوعہ دارۃ المعارف د (۳۵۳ ) جس کے کل صفحات ۲۲ بیں، اس کے خاتمہ کے الفاظ سے حقیقت واضح ہوتی ہے۔ (واضح رہے کہ اشاعرہ (امام ابوالحسن اشعر کی کے پیر وال ار) کے مقابلے میں حفقی حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے "مازید ی" میں حفقی حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے "مازید ی" میں حض حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے "مازید ی میں حض حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے درخ میں حضی حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے درخ میں حضی حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کے درخ میں حفق حضرات خود کو امام ابو منصور مازید ی کی طرف نسبت کر کی متاب ہوں ہے میں حفق حضرات خود کو امام ابو مند میں خبین د یکھا گیا، نہ بی اس کے د لاک کس میں جن رسالے کاذ کر کیا ہے وہ مارکٹ میں خبیں د یکھا گیا، نہ بی اس کے د لاک کس نے ذکر کتے ہیں، جہاں کہیں ملاعلی قاری نے سی مسلہ لکھا ہے، اجمالی طور پر لکھا ہے بلکہ شرح شفامین ان کی تحر برواضح کرتی ہے کہ انہوں نے اسپنے پہلے رسالہ و تحر برے قوبہ شرح شفامین ان کی تحر بی واضح کرتی ہے کہ انہوں نے ایپ پہلے رہالہ و تحر برے قوبہ کر کے جو تکر لیا تھا۔

۲۰ عالم تجاز علامہ سید محمد علوی مالکی اپنی کتاب "ذخائر محمد یہ "میں فرماتے ہیں: " یہاں ہم امام اعظم کی طرف حضور کے والدین کے بارے میں جو کچھ منسوب ہے (کہ وہ آپ علیق کے والدین کے کفر کے قائل تھے) اس کی حقیقت حال ہے آگاہ کرنا چاہتے ہیں۔ ان (ملاعلی قاری) کا اس قول ہے رجوع تا بت ہے جیسے شیخ مصطفیٰ الحوا ی نے "النہ صفہ الاصلاحیة" میں لکھا ہے۔ ملاعلی قاری کی طرف ایک کتا بچہ منسوب

کیا جاتا ہے جس کا تام "ادلد معتقد ابی حنیفه الامام فی ابوی الوسول علیه السلام " ہے جس میں آپ ( سلینی ) کے والدین کر مین کے بارے میں ایک گفتگو کی گئی ہے جس سے پیچالازم تحاکیوں کہ بید کلام بارگاہ مصطفو کی میں تکلیف کابا عث مٰناً ہے اور آپ ( سینینی ) کواؤیت دینا عظیم گناہ ہے۔

محدث این الی الد نیا اور این عساکر نے روایت کیا ہے کہ ایک دفد ایو لہ ب کی بنی درہ (یاسید ) ایک آدمی کے پاک سے گزری، اس آدمی نے ان کو دیچ کر کہا، یہ لڑکی اللہ کے دشن ایو لہ ب کی بنی ہے بس حضرت درہ رضی اللہ عنها نے اس کی طرف متوجہ ہو کر کہا'' الے شخص بے شک اللہ تعالی نے میر ب ب کاذکر اللہ تعالیٰ نے ان کی متر نے نب کے لواظ سے کیا ہے جب کہ تیر ب باپ کاذکر اللہ تعالیٰ نے ان کی جبالت کی دجہ سے نہیں کیا پی مطرف درہ نے حضوت درہ می مالہ محاف ال والن شکالت کی، آپ نے لوگوں کو خطبہ ارشاد فرایا: لایو ذین مسلم بکافور کی مسلم کو کافر کی وجہ سے (مطلب یہ ب کہ تائی کی مسلم کو کااس طرن ڈکر نہ کرہ جس سے ملمانوں کو تلایف پنچ اور انہیں دکھ اور اکم کا ماما کر کا پ سے مسلمان کی بیشہ عزت کرنی چاہ ، یہاں تیک کہ اگر کی مسلمان کے قریبی دشتہ داد کا فر ہوں تو ان کے حوالے سے اس سے ایک گفتگو نہیں کرنی چاہتے جس سے اس مسلمان کو تلایف پنچ اور اس کے ضعے کا باعث ہے

جب عام مسلمانوں کا یہ حال ہے تو سر کار ( سلیلیہ ) کے بارے میں منتقو کرنے میں تو بدر جہ اولی یہ ر عایت کرنی چاہئے کہ کوئی ایسا کلمہ زبان سے نہ نگل جائے جو نارا منی کا سبب بیٹے۔ اسلامی نقاضا اور اوب یہ ہے کہ آپ کے خاندان کے دہ افر اوجو حالت کفر پر فوت ہوئے، ان کا مجلی اس طرح ذکر نہ کیا جائے جو سر کار کی بار گاہ کی اذ یہ کا سب ہو، تو آپ ( ملیلیہ ) کے دالدین کے بارے میں یہ کیے رو اہو سکتا ہے ؟........

اب ہم نہ کورہ رسالے کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں، ہماراخیال ہے کہ امام اعظم کی طرف یہ بات منسوب کرنا کہ حضور ( علیہ ) کے والدین قیامت کے دن عذاب سے چھٹکارا نہیں یا کمیں گے اور وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے ،ان پر بہت بڑ گی اور واضح تہمت ب اور پھر يد اس سے بھی بڑھ كر تہمت ہے كہ رسالے كا نام "ادلة معتقد ابى حنیفہ الامام فی ابوی الرسول علیہ السلام" ب۔(حضور عَلَیْتَہ کے والدین کے بارے میں امام ابو حذیفہ کے اعتقاد می دلائل )۔ اگر کوئی قار می بید اعتراض کرے کہ ملاعلی قارمی نے اس رسالے کے شروع میں لکھا کہ امام اعظم نے اپنی کتاب فقہ اکبر میں کہا کیے کہہ دہے ہیں کہ اس قول کی امام اعظم کی طرف نسبت کرنا تہمت ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ فقہ اکبر میں ماتا علی الکھر کے الفاظ نہیں بلکہ اس میں عبارت یوں ہے: والدا رسول الله ماتا على الفطرة و ابو طالب مات كافوا\_رسول الله عليه ك والدين فطرت يرفوت ہوئے اور ابوطالب كفركى حالت ميں فوت ہوئے۔ می (سید محمه علوی ماکلی) نے بیہ عبارت خود اس قد یم نسخ میں دیکھی ہے جو مدینہ منورہ کی شیخ الاسلام لا سر مری میں موجود ہے۔ بعض اہل علم نے مجھے بتایا کہ سے نسخہ عہد عبای کا تحریر کردہ ہے۔ لا تبر بری میں یہ نسخہ جس مجموعہ کتب میں محفوظ ہے، اس کا نمبر • ۳۳ ہے،جو فخص فقہ اکبر کے اس نسخہ کودیکھنا جاہے دہاس لا ئبر ریز ک سے رجوع کرے، یقینادہ اس نسخ میں وہی الفاظ پائے گاجو ہم نے یہاں نقل کئے ہیں ادر مجھے ( یہ نسخہ) دیکھے ہوئے کوئی زیادہ دیر نہیں ہوئی، یہ موسم جج ۵۳ ۱۳ اچ کی بات ہے ادر آج وقت تحریر ۲ جماد می الاول ۱۳۵۵ ہے، یعنی پانچ ماہ اور کچھ دن ہوئے ہیں کیوں کہ میں ۳۵۳ اہ ذی الحجہ کے شروع میں مدینہ منورہ میں تھا، جو کوئی بھی تامل ہے کام لے گا اسے یقین ہو جائے گا کہ ملاعلی قاری کے نسخ میں جو کچھ نقل کیا گیا ہے اس میں یہ اہم

ترابیل بین: (۱) بیلی ید که ده مجموت باور بداس قد یم نیخ کی مخالفت کر تاب جس کاذ کر مو چکا۔ (۲) دوسر می یہ که اس علی قد کیس (۲۲) ب کیوں که جب کوئی محفص طاعلی قار کی ک متقولہ (نقل کی ہوئی) عبارت کے بعد یہ تملہ پڑھتا ہے وا ہو طالب مات کافوا۔ تواز خود یہ سوال پید اہو گا کہ جب حضور علیک کے والدین اور ابوطالب قمام کفر پر فوت ہونے تو فقہ اکبر کی عبارت یوں ہوئی چاہئے تھی ووالدا دسول الملہ و ابو طالب ماتو کفارا۔ یعنی حضور علیک کے والدین کا کفرالگ اور ابوطالب کے کفر کوالگ ذکر نہ کیا جاتا۔

ر ہا معاملہ ہمارے نسخ کا توبیہ بہت ہی واضح ہے۔ ابو طالب کے کفر کے افراد میں کوں کہ یہاں تھم دو ہی تھے اس لئے پہلے اس می حضور عليه العلوة والسلام کے والدین کے ایمان کا ذکر ہے اور اس کے بعد ابوطالب کے کفر پر تصریح، ممکن ہے قاری کے ذبن میں بیہ بات آئے کہ ملاعلی قار کی نے جو کفر کالفظ نقل کیاہے وہ اس لفظ فطرة ہے محرف ہو کر بناہو جو اس ند کورہ نسخ میں موجود ہے کیوں کہ ان ددنوں الغاظ کفرادر فطرۃ کے در میان داضح قرب ہے۔ کیامہ تحریف مقصود ہو علق ہے کہ ابوطالب کے حکم کو حذف کر دیں اور کمیں:ووالدا رسول الله ماتا علی الفطرة و ابو طالب ذاللنداكر اليابو تؤتجر بم نيس جانئ كديه حذف مولف سے بوايانا شر سے ؟ ادریہ رسالہ اصلا باطل بے کیوں کہ جو بچو اس میں لکھا تھا اس بے رجوع کے بعد مصنف نے شرح شفا میں لکھا ہے۔ پہلا مقام ص ۲۰۱ پر ب جب کہ دومردا مقام . م ۲۳ پر بادر به شرح شفاکا نسخه ۱۳۱۷ ه من استبول ب شائع بواقعا.... ا تركس كالفظ محدثين كى اصطلاح بن كالمتنى، حد يت م تحمى عيب كو محمياتا، متائر مح يورد، حب يا تو علن سے پاراد یوں پاردایت کے سلسط پاباخذ سے لینی اس منتج سے متعلق ہو تاہے جس سے ردایت کی گئ ہو۔ مدلیس فی الاساد کی عام طور پر سات سور تھی بتائی جاتی ہیں جن کی تفصیل کمایوں میں درن ہے۔

شرح شفایم دوسرے مقام پر یہ جملے میں:"جہاں تک اس داقعہ کا تعلق ہے جس میں یہ بتایا گیا ہے کہ حضور علیظہ نے اپنے دالدین کو زندہ کیا تھا، جمہور علماء ثقہ کے نزدیک صحیح یہ ہے کہ بید داقعہ رد نما ہوا ہے جب کہ امام سیوطی نے اپنے تین رسائل میں اس کی تصریح کی ہے۔"

پس خود مولف ر سالہ ملاعلی قار می نے حق وصواب (سچائی اور بہتر می و بھلائی) کی طرف رجوع کر کے اپنے رسالہ کارد کردیا۔ یہی شان تھی ہمارے سابقہ اکا ہر علماء کی کہ وہ جب تم صحی سمی غلطی کے مرتکب ہوتے توحق کی طرف رجوع کرنے کے لئے انظار نہیں کرتے تھے، ای طرح جب <sup>ت</sup>بھی ان سے کوئی نافرمانی ہوتی تو فور اُاپنے رب کی طرف رجوع کرتے تھے، جب بھی ان میں کوئی نقص ردنما ہو تا تو کمال کی طرف بڑھتے، جب م میں دواینے مقام سے ذراینچے کی طرف کرتے تو فور أچو ٹی اور رفعت (بلندی داد نیجائی) کی طرف بڑھنے کی کو مشش کرتے۔"(ذخائر محمد یہ ص ۵۴ تا ۲۰ اردو ترجمہ از مفتی محمر خال قادری، مظبوعہ عالمی دعوت اسلامیہ ، غوث اعظم روڈ ، لا ہور۔۱۹۹۲ء) 🛠 حاشیہ طحطادی علی الدرالتخار مطبوعہ بیر وت کے ص ۸۰ / ۲ ادر مر ام الکلام فی عقائد الاسلام مصنفه علامه عبد العزيز يرباروي مطبوعه ملتان ميں ہے:''ثم اعلم انه ينسب الى الامام الاعظم رساله في الكلام تسمى الفقه الاكبر ولها نسخ مختلفة جدا ووقع في بعضها ان والدي رسول الله مُنْكِنُّهُ ماتا على الكفر ولاشك ان هذا افتراء عليه فحاشاه ان يتخذه عقيدة\_"(ص٢٢) كِمر جان لو کہ امام اعظم رحمتہ اللہ علیہ کی طرف علم کلام میں ایک ڈسالے کی نسبت کی گئی ہے جس کانام فقہ اکبر ہے،اس کے نسخ مختلف ہیں جن میں سے بعض میں یہ عبارت ہے کہ (والدین کریمین) کی وفات کفریر ہوئی اور اس میں شک نہیں کہ بیہ امام اعظم پر افتراء ے یقینالهام اعظم اس سے محفوظ میں کہ ان کابیہ عقیدہ ہو۔

" مہر انور" ترجمہ فقہ اکبر، مطبوعہ مجتبائی دبلی ۱۳۰۶ ھ میں بھی "مات علی الکفر" کے الفاظ نہیں ہیں۔

فقد اكبر كے متن میں الوين كريمين كے بارے میں معتر ضر جعلے كے علاوہ بھی اور جعلے بیں جنہیں علائے اسلام نے قبول نہیں كیا چناں چہ استوى على العوض كے حوالے سے فقد اكبر كے متن يہ علائے اسلام نے جو كچھ فرملاہ وہ بی ثابت كر تاہے كہ فقد اكبر كا متن قطق و يقیق طور پر متندو معتبر نبيں ہے علاوہ از يں "مات على الا يعمان" کے الفاظ اى فقد اكبر میں رسول كر كم سيت تي كہ حوالے سے ہيں جو علالے اسلام ميں مار حث كا موضوع بے ہيں، ہوں تم كہ يت ميں معر المام اعظم الو حذي رضى الله تعالى اختلاف اور احتمال ہيں جن كے ہوتے ہوتے مير تالام ماعظم الو حذيذ رضى الله تعالى عند كى طرف ال بات كى نبعت كرناور ست نبيں كہ دوا اين الايون كے محر تھے۔

★ فتر اكبر كے بعد الى كە مىر مى تولما ملا على قارى رە مىز الد عليه نے فرالى اوران كاده رسالد جى مى انبول نے ايمان ايوين كا انكار كرتے ہو كے نامناب الفاظ مى والدين رسالت مآب كے (معاذالله) غير باتى ہو نے كابيان كيا ہے، اس كے بار مى مى بكتر ذكر قار نمين ملاحظه فرما يح ميں مزيد ي عرض كروں كه امام ملا على قارى حتى سائريدى قادرى محدث ميں اور ان كى علم حديث كى خدمات بالحفوص "مر قاة شرح متكافرة" كى ستوں ميں شہرت جہ ان كا ذكر علامه اين عادين يوں كرتے ميں: "خاتمت القواء والفقهاء و المحدثين و نخبته المحققين والمدققين مىددى ملا على القارى عليه رحمته ديمه البادى " (س ١٠٠ ، مجموعه رساكى اين عابدين، مطبوعه استول ٢٥ مار ميل كم مين كى خدام اين عادين يوں كرتے ميں: مورى مال على القارى عليه رحمته ديمه البادى " ( (س ١٠٠ ، مجموعه رساكى اين عابدين، مطبوعه استورل ٢٦ ميں عالم دون كى خلم عالم دون مورى بين عاد رئيل مالوں نے تعمام كے مول كر ميں عليم ميں عاد ميں عاد مودى ميں مول دو المارى مول كر مول كر ميں مول كر موں كہ موں كو مارى كى اين مار دون ميں مول ميں مول كى مول كو موں مول كر مول كر مول كر مول كر ان كو موں كر موں كر مورى كى قاد ميں اور ميل زيارت قرر سول كر ميں عالم دول كى كے حالى دو مود ميں اور ميال كار انہوں نے تعمام كے مر دول كر ميں عاد ميں عاد موں كى كے موں دو مورى مول كر ميں مول كر موں مول كر ميں علين مول دو كى مول دو ميں مودى موں كر موں كر مول كر مول كر ميں مول دو كر مول دو مورى مول دو مورى مول دو مول دو مورى مول دو موں مورى مول دو مورى مول دو مورى مول دو مورى مول دو مول

ضر دریات دین کا منکر نہ ہو جائے۔امام ملاعلی قار کی نے سید ناغوث یاک شیخ سید عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ کے بارے میں ایک مستقل کتاب "نزمیۃ الخاطر الفاتر "کھی ہے، علاوہ ازیں جہاں کہیں بھی مستقل تصانیف میں سید ناغوث پاک کاذ کر کرتے ہیں، ادب واحترام ہے کرتے ہیں، ۲۳۵ "لکل جواد کبو ق" (ہر مشاق گھوڑا بھی تھو کر کھا جاتا ہے)، ملاعلی قار کی بھی انسان تھے، معصوم عن الخطا نہیں تھے۔ ایمان ابوین کے مسلے میں ان سے خطاہو کی، لیکن بیہ خطاعنادی نہیں تھی بلکہ اجتہادی خطائھی، متقد مین کے اقوال د کچے کر دہ لکھ گئے جو لکھ گئے ، گمر بعد ازاں سخت پشیمان ہوئے اور اپنے پہلے موقف سے توبہ کر کے رجوع کیااوران کے استاد علامہ ابن حجرنے انہیں فرمایا کہ میں نے خوا**ب میں** دیکھاہے کہ تم حص<del>ق</del>ت ہے کرے ہوادر تمہار می ٹانگ ٹوٹ گئی ہے چناں چہ خواب کے مطابق بی ظاہر میں ہوا(کذافی حواشی نبواس ۔ جیسا کہ نبراس کے حاشیہ میں مذکور ہے)۔ الحاصل ملاعلی قار ی نے اپن اس شدید غلطی سے توبہ کر لی، جس کا ثبوت مُرح شفاکی بیر عبارت ہے: ''واما ما ذکروا عن احیانہ علیہ الصلوۃ والسلام ابويه فالا صح انه وقع على ما عليه الجمهور الثقات كما قال السَيوطى في دسائله الثلاث المولفات. " (شرح الثفاء للفاضل على القارى عليه ر حمته الباري، جلدادل ص ۲۴۴ \_مطبوعه مطبعه عثمانیه ۱۳۳۱ هه ، استنبول ) (اس عبارت کا ترجمہ علامہ علومی ماکلی کی کتاب ذخائر محمد یہ کے حوالے میں قار نمین ملاحظہ کرچکے ہیں ) 🖈 امام ملاعلی قاری کی دینی خدمات کو ملحوظ رکھتے ہوئے بیہ خیال کر نادر ست نہیں کہ انہوں نے بیہ رسالہ معاذاللہ شان رسالت میں گستاخی یار سول کریم علیظہ کو ( معاذ اللہ ) اذیت پیچانے کے لئے لکھا تھا، بلکہ بزعم خویش (اپنے خیال سے)انہوں نے حق کو واضح کیا مگر جب تحقیق کے بعد خودان پر حق داضح ہو گیا توانہوں نے اپنے پہلے مسلک وموقف ہے رجوع کر لیا، لہٰذا کو ئی محقق و ناقد ،ان کے اس پہلے قول کو اس مسلہ میں

سند کے طور پر پیش نہیں کر سکتا۔ 🐄 امام ملاً علی قارمی کے بارے میں تغییر روح المعانی ہے علامہ سید محمود آلو ی بغداد کی (التوفی ۲۷ اھ) کے حوالے سے ناقلین جو عبارت نقل کرتے ہیں، شاید اصل کماب د کمچہ کر نقل نہیں کرتے ادراس عبارت ے آیہ قر آنی کے اتنے دھے لا تقربوا الصلوة والاسلوك كرتے نظر آتے ہیں كه بعد كا حصه تجور دیتے ہیں، چنال چہ علامہ آلو ک کی کمل عمادت ماحظہ ہو:"وتفسیر الساجدین بالانبیاء رواہ جماعة منهم الطبراني، والبزار، وابو نعيم، عن ابن عباس ايضا، الانه رضي الله تعالىٰ عنه فسر التقلب فيهم بالتنقل في اصلابهم حتى ولدته امه عليه الصلاة والسلام، وجوز على حمل التقلب على التنقل في الاصلاب ان يراد بالساجدين المومنون، واستدل بالآية على ايمان ابويه مَنْكُ كما ذهب اليه كثير من اجلة اهل السنة، وانا اخشى الكفر على من يقول فيهما رضي الله تعالى عنهما على رغم انف على القاري و اضرابه بضد ذلك الا اني لا اقول بحجية الآيه على هذا المطلب "(ردح المعاني في تغير القرآن

العظیم والسبح المثانی، ص ۲۰۰ /۱۱، مطبوعه دار الفکر، بیر دت، ۱۳۱۵ه) اور المساجدین کی تغییر انجاع کرام علیم الطام ، بیر دت، ۱۹۷۵ ها کی بی ان می طبرانی، بزار اور ایوهم می حضرت مید نااین عباس رضی اند تعالی عنها ، مجل اس آیت (و تقلبل فی المساجدین) کی بیه تغییر بیان کی ب که تقلب ، مراد ندفل فی الاصلاب ب لینی آب علیق کانو را نبیا کرام علیم الطام کی پشوں می ( کی بعد د مگر ) منطق مونام ادلیا کیا ب ( لینی آب علیق ک آباد اجداد کو مجده کر نے دالے اہل ایمان کہا گیا ہے)اور اہل سنت جلیل القد راکا بر علی تر کرام کی کی رفتد اور ان اس آیت ، مو من بونے پر استد لال کیا

ہے اور بچھے کفر کا ڈر ہے اس پر جو والدین کریمین رضی اللہ عنہما کے بارے میں کفر کی بات کیے، خاک آلود ہو ناک ملاعلی قار ی کی اوران کے ہم نواجواس پر بصند ہیں، گر میں نہیں کہتا کہ اس مطلب پر بیہ آیت جمت ہے۔ الله مزيد ملاحظه او:" تعليم الايمان ترجمه شرح فقه اكبر " (مطبوعه نول كشور ٢ ١٩٣٠) یں مولانا محمد بحم الغنی رام یور ی(م۵۱ ۱۳ ارھ) (۲۸) ابن مولو می محمد عبد الغنی خاں ابن مولوی محمد عبد الرحمٰن خال ابن مولانا حاجی محمد سعید محدث شاگرد حضرت شاہ دلی اللّہ د الوي تفصيل لكفة بين: "ووالدا رسول الله عَلَيْنَتْ ماتا على الكفو-ادرمجر عَلَيْتُ کے مال باب حالت کفر پر مرب ہیں۔ (معاذ اللہ)۔ مبحث اسلام آبائے کرام علی اللہ معرکۃ الآرام سلہ ہے جس کے لئے نہایت تفصیل درکار ہے، یہ وہ مسلہ ہے کہ جب سخاد می نے اس میں خلاف کیا تو جلال الدین سیو طی نے اس مبحث میں چھ رسالے لکھے، علامہ سیوطی نے ''دوران فلکی علی ابن الکر کی'' میں سخادی کے تعقب میں لکھا ہے: والثاني انه تكلم في حق والدي المصطفى بما لا يحل لمسلم ذكره ولا يسوغ ان يجزم عليه فكره فوجب على ان اقوم عليه بالاذكار وان استعمل في تنزيه هذا المقام الشريف الاقلام و الافكار فالفت في ذلك ست مولفات شخة بالفوائد وهي في الحقيقة ابكار ومن ذا الذي يستطيع على قيامي في ذالك اويلقي نفسه في هذه المهالك من انكر ذلك اكاد اقول بکفرہ و استغرق العمر فی هجرہ۔ قدما کے نزدیک ابوین نثر یفین اور بہت ہے آبائے کرام کا ایمان ثابت نہیں کیوں کہ ان کو خاہر احادیث صححہ مشہورہ ہے رواح

( ۲۰ )" مر آقال صانف "مرتبه مولانا حافظ محمد عبد الستار قادری چشتی ( مطبوعه مکتبه قادریه ، جامعه نظامیه ، اندردن لوباری دروازه، لا ہور ، ۰۰ ۴۰۱۵ ) میں مولانا حکیم مجم الغنی رام پوری کی ۲۰ ( اکتیں ) تمایوں کا مذکرہ ہے جن میں بحر الفصاحت ، تسبیل اللغات ، ند اہب اسلام ، میز ان الا فکار وغیر ہ مشہور ہیں۔

شرک د کفر کاار باب زمانہ جاہیت میں عمومایا خصوصا معلوم ہوااس لئے انہوں نے اپیا تھم کیااور اس پر امام کابیہ قول بھی مبنی ہے مگر علامے متاخرین اس کے خلاف میں دہ اسلام ابوین شریفین بکہ جملہ آبائ کرام کے قائل میں، پس امام کے اس قول پر تعجب نہ کرنا چاہئے کیوں کہ قد ماکا یہ ند ہب نہ تھا، متاخرین کو حق سجانہ نے یہ علم كمثوف فرماياب، علاده بري أكرامام ف قول من بو تاماتا كافوين تومخوائش تعب ك متحی حالاں کہ مانا علی الکفو واقع ہواہےاوراس میں اور اس میں بڑا فرق ہے۔ابن جرائي فآدى مِن كَبْحٍ مِنْ و على التسليم ان الامام قال ذلك فمعناه انهما مانا على زمن الكفر و هذا لا يقتضى انصافهما بد يعني بر تقريراس كركه الم نے خود ایسا فرمایا ہو تواس کے معنی یہ ہیں کہ وفات دالدین شریفین کی زمانہ کفر میں قبل اسلام کے واقع ہوئی اور بیراس بات کو نہیں جاہتا کہ وہ کفرے متصف متص بلکہ اگر مانا کافویں بھی واقع ہو تا تو بھی نص قطعی عدم نجات میں نہ ہو تا، آخر بہت سے مختقین متاخرين قاكلين نجات يكى فرمات بي كه حاتا كافرين ثم نجاهما الله تعالى عن النار و ذلك لشوف خصوصية النبي للطب يعنى كفرك حالت مي مرت مح مجر الله فے بوجہ شرف خصوصیت جناب مر ور کا مُنات کے ان کو عذاب سے نجات دیادر <sup>بوض</sup> *يہ کتج م*ن:ان اللہ تعالى احياهما و آمنا به كما ورد به الحديث لينا لا فضيلة الصحبقه لينى الله في أن كو زنده كرك ايمان نصيب كما يبال تك كه نضیلت صحبت خیر البشر کو پنچ مکئے اور یہ سب بحث بر تقدیر ثبوت اس فقرے کے ب جیسا که بعض نسخه فقد اکبر میں واقع بے ادر اسی کو ملاعلی قاری نے اختیار کیا ہے، حالاں کہ فقہ اکبر کے بہت سے نتخوں میں یہ فقرہ مندرج نہیں کہ اس سب سے بعض علائے کرام اس فقرب کوالحاتی تھیراتے ہیں اور نظیراس کی یہ ہے کہ بعض نسخوں میں بحث استواء ميں ايك عبارت يائي جاتي ہے جناں چہ ابن تيميد حنبلي حمومہ ميں اور حافظ

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ذہبی کماب مسلمہ علومیں ادر ابن قیم نونیہ میں استواء کی عبارت فقہ اکبر ہے روایت کرتے ہیں اور ان لوگوں نے جس قدر عبارات اس بحث میں فقہ اکبر نے نقل کی ہیں آپس میں مختلف میں ادر فقہ اکبر کے اکثر ادر اشہر نسخوں میں نہیں پائی جاتی ہیں، معلوم ہو تاہے کہ بعض نشخوں میں استواء کی عبارت بڑھادی ہے جس سے ان اکا بر علاء نے نقل کیاہے مگر نسخہ قدیم د معتد میں دہ عبارت نہ پائی گئی او پر اس نسخ سے جو نقلیں ہو سمیں وہ بھی زیادتی سے محفوظ رہیں۔اور یہی ملاعلی قار کی کے نزد یک بھی معتد تھا چناں چہ انہوں نے بحث استواء کی عبارت اپنی شرح میں نقل نہیں گی۔ نواب صدیق حن خال رساله انتقاد الرجيح في شوح الاعتقاد الصحيح من مسله استواكي عبارت کی نسبت لکھتے ہیں کہ بیہ عبارت جوامام کی طرف منسوب ہے بعض نسخہ فقہ اکبر میں نہیں ہے بعض میں پائی جاتی ہے۔ مولو کی صاحب تائید تحقیق میں اپنا خیال یوں فلاہر کرتے ہیں کہ حافظ ابن قیم و مولوی زائرنے اسے امام کی طرف منسوب کیاہے مثاید نسخہ فقہ اکبر سے ایسے شخص نے نکال دیا ہے جس کا یہ عقیدہ نہیں ہے، مولو ی و کمل احد صاحب کہتے ہیں کہ ابن قیم نے اس باب میں اپنے استاد ابن تیمیہ کی پیر دی کی ہے اور میہ بھی ممکن ہے کہ کسی عرشی نے میہ عبارت بڑھادی ہو پس اس طرح ممکن ہے کہ کمی ایسے شخص نے جو دالدین رسول اللہ علیقہ کے ایمان کے خلاف ہو، نسخہ فقہ اکبر میں بیہ عبارت بڑھادی ہو جس ہے متاخرین کواپنے مذہب منصور کے موافق اس بحث کے طلح کرنے اور امام کواس بچ سے نکالنے کی زحمت اٹھانی پڑی، چناں چہ علامہ لمحطادی نے در مختار کے حا**شے میں لکھا ہے: وما فی الفقہ الاکبر من ان والدی**ہ منسلي منتقبة ماتا على الكفر فمدسوس على الامام و يدل عليه ان النسخ المعتمدة لیس فیھا شنی من ذلك۔ <sup>یع</sup>ن فقہ اکبر میں جو یہ ہے کہ والدین رسول اللہ عق<mark>اق</mark>ة کفر پر مرے ہیں بیہ امام برافتراء ہے اس پر دلیل ہیہ ہے کہ بیہ عبارت ایسے نسخوں میں نہیں

ے جن پراعکاد ہے۔ اس فقر سے کو متاخرین نے یہاں تک براجانا ہے کہ امام کی طرف اس کے منسوب کرنے کے بھی روادار نہیں اور ابن جرکی نے یہاں تک لکھدیا ہے کہ جس نسخ میں بیہ عبارت بے وہ امام کا نہیں بلکہ وہ نسخہ محمد بن یوسف بنار کی کابے اور طحطادی، ابوین شریفین کے تفریر مرنے کے قول میں بے ادبی خیال کرتے ہیں ادر گئ دلاک سے انہوں نے ایمان دالدین شریفین کو ٹابت کیا ہے، دو کتبے ہیں کہ یہ ضرور ب که بد اعتقاد ر کهنا چاہے که ابوین شریفین کفر ب محفوظ تھے اور یہ تمام با تم خلاف لدمائے حفیہ وغیرہ کے ہیں، علامہ سید عبد الرسول برزنجی شافعی ثم المدنی نے بھی متا خرین کے طور پر مسئلہ اسلام ابوین شریفین میں دفع ایراد قول فقہ اکبر کے داسطے چند تاويلات رماله سدا دالدين وسدادالدين فمي اثبات النجات والد رجات للوالدين ميں پیش کى ميں،ان ميں سے ايك يد مجمى ب كد علامد ابن جرن اپنى كتاب میں کہاہے کہ امام ابو حنیفہ ہے جو یہ بات نقل کی جاتی ہے کہ انہوں نے فقہ اکبر میں یوں کہا ہے کہ والدین سر ور عالم علیہ کفر پر مرے ہیں، یہ مر دود ہے اس لئے کہ جو نسخ فقہ اکبر کے ایسے ہیں جن پر اعتماد ہے ان میں یہ نہیں ہے اور جس نسخ میں یہ لکھا ب ووابو حذیفه محمد بن يوسف بخارى كى تصنيف ب، امام ابو حذيفه نعمان بن ثابت ك تصنيف نبين، المجمى- اور علامه أفندى شهير به داغستاني رساله المبات النجات والايعان لوالدى سيد الاكوان جم فقداكبركى عيارت ووالدا دمبول الملدالخ ككي کر تحریر فرماتے میں کہ اس کتاب کی نسبت امام اعظم کی طرف ثابت نہیں ہے چناں چہ بعض علماء نے لکھا ہے کہ امام صاحب کے زمانے میں تصانیف کاردان نہ تھا، ایک بات ہد بھی ہے کہ رسالہ فتہ اکبر میں صرف ایے مساکل اعقادیہ لکھ مے بیں کہ جو اہم مہمات سے خیال کئے جاتے ہیں اور یہ مسلہ اس قتم کا نہیں ہے جس پر اعتقاد واجب سمجعا جائے انتقی۔ تکر ان علاء کی اس تادیل ہے جو علامہ ابن حجر کے قول ہے

جفوں نے اثبات ایمان ابوین شریفین میں بڑی کو سشش کی ہے ان کو اشتراہ ہواا قوال اکا بر شرح مشہورین سابقین کے کذب وبطلان کا یقین کیوں کر آسکتاہے؟ صاف بات یہ ہے کہ یہ عقیدہ ( نظریہ ) قدما کا تھا جس کو امام نے بیان فرمایا جو مسلہ مختار محققین لا حقین کے خلاف ہے یا یہ فقرہ الحاقی ہے۔ متاخرین کہتے ہیں کہ جب کہ اللہ تعالٰی نے ابو طالب پر محض اس دجہ سے تخفیف عذاب کی کہ وہ کفار کی تختی کے مقابلے میں آں حفزت کی حمایت کرتے رہتے تھے چناں چہ بخار می ومسلم نے ابن عباس سے روایت کی *ے ک*ہ آل <sup>حف</sup>رت ﷺ نے فرمایا:اہون اہل النار عذابا ابو طالب و ہو متنعل بنعلین یغلی منهما دماغد لینی دوزخیوں میں سب سے زیادہ سلکے عذاب والا ابو طالب ہے کہ وہ دویا پوشیں پہنے ہے جس سے اس کا دماغ جو ش مار تاہے، تو آں حضرت کے والدین اس سے زیادہ رعایت اور اکر ام الہٰی کے مستحق تھے،ابو طالب کے ساتھ جو کچھ رعایت کی گٹی محض آں حضرت کے طفیل سے کی گٹی توان کے والدین کے حق میں اس سے بڑھ کر فضل الہی ہونا جاہئے، بمقابلہ چچا کے والدین کے حق میں اکرام الہی حضرت کی زیادہ خوش نود ی کا موجب ہے، طبائع اس پر مجبول ہیں کہ اگر کو کی شخص کس کے اہل قرابت قریبہ کو ناگفتی بات کم تو ضرور اس کااثر دل پر پڑتا ہے اور طبیعت پر نا گوار گزر تاہے، حضرت رسالت پناہ عظیمہ ایسے امور سے سخت متاذ کی ہوتے تھے اور اپنی ناخوش ظاہر فرماتے تھے، محتِ الدین احمد طبر ی ذخائر العقبی میں ابوہر برہ سے روایت کرتے ہیں کہ سہیعہ بنت ابولہب نے حضرت ر سالت میں یوں شکایت پیش کی کہ پار سول اللہ (ﷺ) لوگ مجھ کو حمالۃ الحطب کی بیٹی کہتے ہیں اور اس کلمے ہے عار د لاتے ہیں، سر ور عالم علیظہ اسے سن کر نہایت غصے ہو کے اٹھے اور فرمایا کہ میر ی قوم کو کیاہواہے کہ میرےاہل قرابت کو عار دلانے اور تشنیع کرنے ہے مجھ کواذیت دیتے ہیں، میر میاذیت اللہ تعالٰی کی اذیت ہے۔ غور کرنے کا مقام ہے کہ بنص قر آن سبیعہ

کی مال حملة الحطب تقی اور ان کے دالدین یقیناً جہنمی تھے ایسے فخص کی نسبت اس عار دلانے سے جو متلزم تحقیر ہے، آپ کوایڈا پنچی پھر آپ کے والدین کی تحفیر (عار د لانے کے لئے) کیوں کر باعث اذیت نہ ہو گی؟ تحفیر سے بڑھ کر بھی کوئی بات ایس ے جس سے اذیت پہنچ ؟ حق تعالی جل شاند نے فرمایا ب ان الذین بو ذون الله و رسول لعنهم الله في الدنيا والآخرة و اعدلهم عذابا مهينا\_ يخي بولوگ الله و ر سول کواذیت دیتے ہیں ایسے لوگوں پر خدا کی لعنت ہے دنیاادر آخرت میں ادر اللہ تعالی نے ان کے لئے ایساعذاب مہیا کیا ہے جو خوار کرنے دالا ہے۔ علامہ سیو طی درج مدینہ فی الاباءالشریفہ میں کہتے ہیں کہ شیخ کمال الدین شنی جو ہمارے شیخ تقی الدین کے والدبي، لکھتے ہيں کہ ابو بحربن عربى سے جو مالك کے بڑے اصحاب سے تھے، کمى نے یو چھا کہ آپ ایسے شخص کی شان میں کیا فرماتے ہیں جو آبائے (والدین)ر سول اللہ میں کہ ایک کہ ایک دوہ جنہم میں میں جابان عربی نے جواب دیا کہ ایا محص ملحون باس لئے کہ اللہ تعالی فرماتا جان الذين يو ذون الآبه اور اس ير حكر كون ي اذیت ہے کہ کہا جائے کہ آپ کے آباجہم میں میں اور ابن کر کی نے جب سیوطی پر اعتراض كياتوانهول نے رسالہ طواز العمامه في الغرق بين العمامه و المقمامه میں ابن الکر کی کا سخت تعقب کیااور یہ فرمایا کہ میں نے دیہ بات کمی جو مجھ سے پہلے کے علا کہ گئے ہیں کہ یہ کہنامنی عنہ (منوع) ب، اس بر سول اللہ ( علق ) کو ایڈ ا میں جو شرعامنی عنہ ہے اور اس میں ابن عربی کے قول کو نقل کر کے کہاہے کہ جو محفق ائمہ کے کلام کودیکھے گااس کو معلوم ہوجائے گا کہ ائمہ نے اس کو منع فرمایا ہے، جس مخص میں علم کی پوہاس ہو وہ ہر گزایے قول کاانکار نہیں کر سکتا، یہ عجیب بات ہے کہ اینے آباء کی تعظیم کی جائے اور آبائے کرام حضرت رسالت پناہی ک ابانت معملي في روض الانف من لكحاب: وليس لنا ان نقول معن هذا في

# 67

ابويه مُنْضِيهُ لقوله مُنْضِيهُ لاتو ذوالاحياء بسبب الاموات والله عزوجل يقول ان الذين يو ذو ن الله و رسوله الآبير ليني ہم كونہ جائے كہ ہم آبائے رسول اللہ سی کے باب میں اس قتم کی باتیں کہیں، آپ نے فرمایا کہ زندہ لوگوں کو مردوں کی برائی سے اذیت ند پنجاد اور الله تعالی فرماتا بان الذین یو ذون الآر ... غرض ب ب کہ ایسے مسلہ کے خبوت کے کیوں پیچھے پڑے جس سے جناب سر ور عالم علی کے روح یر فتوح کو اذیت بنیج، ایسے امور سے نفس کو رو کنا بہتر ہے، چوں کہ ایمان والدین ر سول الله علي قد ما ب نزدي ثابت نه تحاكيوں كه احاديث مشہورہ سے ان كوزمانه جاہلیت میں کفروشرک کارواج معلوم ہوا تھااس لئے کہ وہ ان کے ایمان پر مرنے کے قائل نہ تھے، معاذ اللہ وہ کچھ تشنیع کی راہ ہے ایسا نہیں کرتے تھے تاکہ روح پر فتوح جتاب مر ورکائنات کی اذیت کاباعث ہو تا علاوہ اس کے امام کے ماتا علی الکفو کہنے ے بیہ لازم نہیں آتا کہ ان کی نجات نہ ہوئی ہو بلکہ اللہ نے ان کوزندہ کر کے ایمان سے بہرہ ور کیا ہے، چناں چہ علامہ طحطاوی نے در مختار کے حاشی میں کہا ہے:ان الله تعالى احياهما وآمنا به كما ورد به الحديث لينا لا فضيلة الصحبة اور لماعلى قاری نے جوام کے قول کی شرح میں کہا ہے کہ : هذا رد علی من قال انهما ماتا على الايمان و ماتا على الكفر ثم احياهما الله تعالى فماتا في مقام الايقان و قد افردت لهذه المسئلة رساله مستقلة و دفعت ما ذكره السيوطي في رسائله الثلثة في تقوية هذه المقالة بادلة الجامعة المجتمعة من الكتاب و السنة والقياس والاجماع الامة يعنى امام كاقول دوب ان لوكوں كاجو كہتے ہيں كہ آں حضرت کے والدین ایمان پر مرے ہیں یا کفر پر مرے بتھے کچھر اللہ تعالٰی نے ان کو زندہ کیا پس انہوں نے ایمان لا کرانتقال کیاادر میں نے اس مسئلے میں ایک علیحد ہ رسالہ تالیف کیا ہے اور اس میں سیوطی کے تین رسالوں کا جواب دیا ہے جو انہوں نے اس

محت میں لکھے ہیں اور کتاب و سنت اور قیاس واجماع ہے اس پر دلا کل بیان کے ہیں۔ ادراس سے ملاعلی کی شان میں کوئی حرف نہیں آ سکتان لئے کہ ان کے نزدیک قد ماکا مذہب مرجح ثابت ہوا جو ابوین شریفین کے اسلام کے قائل نہیں البتہ علائے متاخرین اس کے خلاف میں ،ان کے نزدیک دوبا تمیں تابت میں یا تودہ کفر کی حالت میں مرے بتھے پھر اللہ تعالٰی نے ان کو بوجہ شرف خصوصیت آں حفزت کے اس (گفر) ے نجات د کیاا یمان پر مرے میں *کفر* و شرک ہے محفوظ تھے۔ فق**تی محمد** مرعث ملاعلی قاری کے قول سے بے حد ناراض ہوئے، چناں چہ ان کے حق میں کہتے ہیں:العجب من على القاري انه صنع في هذ الباب رسالة و تكلف فيها و اتي باسجاع مملٰة فلعل البرودة اثرت في رامه فاختل عقله ليخي تعجب بح كه انهول(لا علی قاری) نے اس باب میں ایک رسالہ لکھاہے جس میں تکلف کیا ہے اور عبارت میں قافیے جو دل پر ناکوار گزری، درج کے میں، ایما معلوم ہو تا ب کد ملاعلی کے سر میں سر دی اثر کر گئی تھی جس ہے ان کی عقل میں خلل واقع ہو گیا تھا۔ گر میرے نزدیک ملاعلی قاری کے ایما کرنے سے ان کی نیت پر حملہ مہیں ہو سکتا، اس لئے کہ ان کے نزدیک جو مذہب حق ثابت ہوا، اس کی تائید کی، اب اگریہ مجمی ثابت ہو جائے کہ والدین مطلق کی تلفیر کا فقر والحاقی ہے بلکہ یہاں تک بھی ثابت ہو جائے کہ جس فقہ اکبر کی انہوں نے شرح کی اس کا انتساب امام کی طرف کذب دافتر اور فقد اکبر امام ک اس کے ماسوا بے جس سے ملاعلی قاری ماداقف رہے، تو اس فقد سر پر بھی ملاعلی قار کی تحفیر ابوین شریفین کے بچ سے نہیں فکل کیلتے کیوں کہ بیدان کا مسلم مذہب ہے جس میں شبہ اور دوسر بے کی تاویل کو تلخائش نہیں۔ "(صے ۵۷ ۳ ۲۳ ۳) الله مع معصل آرياس لخ مي نے نقل كما كما اس ميں متعدد اقوال كما مان، حالال کہ مجم الغنی صاحب کے آخری جیلے تحقیق کے خلاف میں کیوں کہ شرح شفامیں

69

ملاعلی قاری جو لکھ کی جی وہ قار کمین نے ملاحظہ فرمایا ہے۔ مجم الغنی صاحب نے ملاعلی قار ی کامام کے قول کے بارے میں جواقتباس نقل کیا ہے جس میں کتاب وسنت اور اجماع وقیاس سے جامع دلاکل کاذکر ہے، اس بارے میں سوال یہ ہے کہ کون سی آیت ہے جس سے ملاعلی قاری نے استد لال کر کے امام اعظم کے قول کو ثابت کیا ہے؟ ملا على قارى فے اپنے دعوب پر اجماع امت كاذكر بھى كيا ہے، يد سر اسر باطل ہے، اس لئے کہ کسی متند کتاب میں ابوین شریفین کے کفر پر اجہاع امت کاذ کر نہیں، یہ دعوی بلا شبہ بہت شکین زیادتی ہے۔اجماع امت سے کیا مراد ہے؟اصحاب نبو کی کا؟ تابعین کا؟ تبع تابعین کایا معاصرین علاء کا؟ کس کا اجماع مراد ہے؟ اور اس کا کیا ثبوت ہے؟ جب کہ ان (ملاعلی قاری) کے استاد علامہ ابن حجر کا فرمان قار کمین ملاحظہ فرما چکے ہیں کہ وہ فقہ اکبر کے بارے میں کیا فرماتے ہیں!اور ملا علی قاری کی ٹانگ ٹو ٹنے کاذ کر بھی انہوں نے فرمایا،اس کے بعد کوئی محقق سے کسے گاکہ ملاعلی قار بی کابیہ دعوی در ست ہے یان کا موقف درست ہے؟ قد ما(پہلوں) نے ایمان ابوین کا انکار کیا توانہوں نے ہمی کوئی صریح و صحیح قطعی دلیل پیش نہیں کی اور متاخرین نے متعدد دلائل پیش کر کے بھی یہی کہا کہ وہ اس مسلے پر کوئی دعوی نہیں کرتے لیکن ادب و احتیاط اور قرابت د نسبت ر سول کریم ﷺ کے مطابق یہی کہتے ہیں کہ یہی مو قف اس مسلّے میں بہتر ہے کہ والدین کریمین کونا جی دجنتی مانا جائے ورنہ سکوت اختیار کیا جائے ، چناں چہ مجم الغني صاحب بھي بيہ مسلہ ستر ہ صفحات ميں لکھ کر آخر ميں يہي لکھتے ہيں. ''ر دالتخار میں ہے کہ مخصر ہی ہے کہ جیسا کہ لعض محققین نے کہا ہے کہ ایسے مسلے کاذ کر کرنانہ چاہئے مگر مزیداد ب کے ساتھ ، یہ مسئلہ اس قتم کے مسائل سے نہیں ہے جس کے نہ جاننے سے کسی فشم کاضرر متر تب ہویا قبر میں یا موقف میں اس سے سوال کیا جائے گا، تو یہی چاہئے کہ اس میں گفتگونہ کی جائے ادر ایس بات کہی جائے جو اولی و اسلم ہو،

انتقى\_(ص ٤٣،٣٢،٣٠ ٣، تعليم الإيمان شرح فقد أكبر) المرئين كرام إس مسلط ميں فترت اور ابل فترت كاذكر مجمى آيا ہے، اس بارے می بھی کچھ وضاحت ضرور کی سجحتا ہوں، چناں چہ پہلے جناب مولوی مجم الغنی رام یور کی بن سے ملاحظہ ہو، وہ لکھتے ہیں۔ "اشاعرہ کا یہ مذہب ہے کہ حسن وقبتح، اشاء کا شر مل ہے اس طرح کہ شرح نے جس کو حسن کہادہ حسن اور جس کو فتیج کہادہ قبیج ہوا، اگر عکس کرتی تو عکس ہو تا،افعال کی ذات کو حسن وقبح واجب نہیں ورنہ شرع میں کنخ جائزنہ ہو تا،اس لئے کہ جو چیز بالذات یاذاتی ہوتی ہے اس میں اختلاف ادر تخلف پیدا نہیں ہو تا، حنفیہ اور معتزلہ کے نزد یک عقلی بے یعنی ہر چیز میں حسن و قبقی عقل کی طرف ہے ہے تکم شرع کو اس میں دخل نہیں، صوفیہ بھی اس میں موافق ان کے میں، یمی وج ب کہ امام اعظم نے فرمایا ب: لا عدر لا حد فی الجهل بخالقه ودمرا قول بولم يبعث الله رسولا لوجب على الخق معرفتد اثام ودحفيه کے مسلک کا فرق تو ظاہر ہے، اس مسلک میں حنفیہ و معتز ایہ میں بھی بڑا فرق ہے گو بظاہر دونوں فریق کہتے ہیں کہ عقل بے گر متاخرین حفیہ کہتے ہیں کہ جو حسن دقبق عقلی ے دہائ بات کو متلزم نہیں کہ اس میں تھم البی مجی بندے کے لئے صادر ہوں باں وہ لائق و مستحق اس بات کے ہو تاب کہ اس میں تکم اللی نازل ہو کیوں کہ اللہ تعالی کیم مطلق ہے، ترجیح بلام ح نہیں فرما تاادرا چھی چ<u>ز</u> کو ہراادر بر ی کوا چھی نہیں قرار دیتابلکہ جو داقعی اچھی ہوتی ہے ای کی نسبت تھم دیتا ہے اور جو ہر کی ہوتی ہے اس سے منع فرماتا ہے، بس نفس فعل میں ایک چیز ہوتی ہے کہ وہ وجوب کو چاہتی ہے جسے نماز، کہ اس میں معبود کی مناجات ہے جس نے اس کو داجب کیا ہے، ادر فعل ہی میں ایک الی چز ہوتی ہے جواس فضل کی حرمت کا تقاضا کرتی ہے جیسے زنا کہ اس کی دجہ سے انساب میں خلط داقع ہو تاب ادریہ زنا کی حر مت کو جاہتاہے، پس شارع حکیم ہے، جو

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

71

چز حرمت کو جاہتی تھی،اس فعل کواس نے حرام کیااور جو قابل دجوب تھی اے واجب کیا، سواصل حاکم اور واجب کرنے والا، اللہ ہے اور شرع کھولنے والی ہے، پس جب تک اللہ تعالی رسولوں کو بھیج کر اور اپنا کلام نازل کر کے حکم نہ دے، تب تک کوئی تھم حسن وہتچ کاادرامو و نہی نہ ہوگا، پس زمانہ فتر ت کے لوگ ترک احکام اکہلی کی سزا میں معذب نہ ہوں گے اور ای وجہ ہے ان علاء نے تعلق تکلیف میں دعوت کا پنچنا شرط کیاہے، یعنی آدمی تعمیل احکام کے ساتھ مکلف بعد پہنچنے دعوت کے ہوگا، پس کا فر کوجب تک دعوت نہ پہنچ اس وقت تک دہنہ ایمان کے ساتھ مکلّف ہے اور نہ بسبب کفر کے آخرت میں مواخذہ دار ہے۔ ابن ہمام کہتے ہیں کہ امام کے دوسرے قول میں وجوب ہے دجوب عرفی مراد ہے، اگر بالفرض اللہ تعالیٰ پنجبر کو مبعوث نہ فرما تاجب بھی خلق کو سز ادار تھا کہ اپنے عقول سے اللہ تعالٰی کو پہنچا نیں۔ادر مشائخ بخار اکہتے ہیں کہ امام کا پہلا تول مابعد البعثت پر محمول ہے، یعنی رسول کے آنے کے بعد کوئی شخص خالق سے جامل رہنے میں معذور نہیں۔ معتزلہ اور امامیہ اور کرامیہ اور براہمہ اس رائے کے خلاف میں، ان کے نزدیک حسن و فتح ہی اللہ تعالٰی کی طرف ہے تھم کا موجب ہے،اگر بالفرض شرع نہ ہوتی اور نہ رسول مبعوث ہوتے اور اللہ تعالٰی افعال ایجاد کرتا، تب بھی بیہ احکام ای طرح واجب ہوتے جس طرح شرع نے اب ان کو بیان کیاہے۔اور جنہوں نے بیہ لکھاہے کہ معتزلہ کے نزدیک حاکم عقل ہے نہ خدائ تعالی، یہ قول ان کا صحت کے خلاف ہے، معتزلہ مسلمان تصادر کوئی مسلمان ایس بات کہنے کی جرات نہیں کر سکتا بلکہ معتزلہ تویہ کہتے ہیں کہ عقل بعض احکام ال**لی ک**ی معرف ہے، برابر ہے کہ ان کی نسبت شرع دارد ہونہ یا ہو ،ادر میں اکابر حفیہ ہے تبھی منقول ہے، (دیکھو شرح مسلم الثبوت مولفہ بح العلوم)۔ اور بعض نے متاخرین حنفیہ اور معتزلہ کے مداہب کے فرق کواس عبارت میں بیان کیا ہے کہ اول الذکر کے نزدیک

عقل ایک آلہ ہے جس کواللہ تعالیٰ نے بذریعہ شرع، کے کہ دو کھولنے دایٰ ہے، فغل کے حسن دیتھ پراطلاع دیتا ہے۔ایجاب عقل کا کام نہیں بلکہ سہ کام اللہ کاب ،ادر معتز لہ کے نزدیک عقل داجب کرنے والی ہے، پس جب عقل نے حسن دبنی کو دریافت کر لیا تو مقتصائے حسن و فتح اللہ تعالیٰ اور ہندوں پر واجب ہو گیااور جو چیز عقل میں نہیں آ سکتی، دوداجب نہیں،ای وجہ سے معتزلہ عقائد کے متعلق ہراں بات کو نہیں مانتے جو عقل سے مدرک نہ ہو سکے، مثلاً رویت الٰمی اور عذاب قبر اور میز ان اور صراط دغیرہ کے منکر ہیں، غرض کہ تمام اشاعرہادر متاخرین محققین حفیہ جیسے طحاد کی د کرخی د نقیہ ابواللیث وابن ہمام و مشائخ بخارا کے مزد یک ترک اسلام وافتیار کفر ہے اہل فترت قابل مواخذہ نہ ہوں گے۔ اور والدین رسول اللہ عظیمہ اہل فترت سے ہیں تو دہ تجی عذاب نارے ناجی میں کوزمانہ کفر میں مرے ہیں اور اس تقدیر پر امام کے قول کے بھی یک معنی ہوتے میں۔اس جگہ یہ شبہ ہو تاب کہ عرب کے حق میں توفترت کا تحقق نہیں ہو تا،اس لئے کہ ابراہیم اور اساعیل علیجاالسلام کی شریعت قائم تقی۔ جواب: یہ غلط باس کے کہ حضرت نوح تک شریعت حضرت آدم علیہ السلام تحقی، حضرت ابراتیم تک شریعت نوح کی، زمانه بعثت سر در مالم تک شریعت ابراتیم کی، پکر فترت کا کوئی زمانہ نہ رہا۔ فترت ایسے زمانے کو کہتے ہیں جو دوانعیاہ کی در میان میں ہوادر آثار و ارکام شریعت نی سابق کے مضحل ہو گئے ہوں، جب بعثت نبوی تک حضرت ابراہیم و اللعيل كي شريعت بدستور قائم ربي توبيه زمانه فترت كانه ربا- ابن حجر كلي لكھتے ہيں: هذا بعيد جدا للاتفاق على ان ابراهيم وعن بعده لم يرسلوا للعرب و رسالة اسماعيل عليه السلام انتهت بموته اذلم يعلم بغير نبينا ملتج عموم بعثته بعد الموت یعنی یہ اعتراض عقل ہے بہت بعید ہے اس لیے کہ اس امر میں اتفاق ب که ابرا بیم اور ان کے بعد انبیاء عرب کے رسول نہ تھے اور رسالت اساعیل ان کے

73

انقال پر تمام ہو گئی، اس لئے کہ سوائے رسول اللہ ﷺ کے ان کی عموم بعثت بعد موت کے متحقق نہ ہو کی۔ بہر صورت آل حضرت علیقے کے والدین کی نجات بوجہ اہل فترت ہونے کے اشاعرہ کے اصول پر مبنی ہے جس کے ساتھ متاخرین حنفیہ نے بھی اتفاق کیا ہے۔ادر متقد مین کا بیہ نہ ہب ہے کہ اگر کمی کو دعوت نہ پہنچے ادر نہ اس کو اتن مہلت ملے کہ خالق عالم کے اثبات کے لئے تامل کر سکے اور بغیر اعتقاد ایمان و کفر کے مرجائے تواس کو عذاب نہ ہو گا بخلاف اس کھخص کے کہ جو باوجود دعوت نہ پہنچنے کے کفر کامعتقد ہو کر مرا، یااتن مہلت یا کر جس میں دہ غور د فکر کر سکتا تھا، بغیر اعتقاد کفر دا یمان کے مرگیا تواس کو عذاب ہو گا، گر شامی یہ کہتے ہیں کہ اشاعر ہو متاخرین حنفیہ کے مذہب کے مطابق وہی شخص عذاب نار سے ناجی ہے جو دعوت پینچنے سے قبل بغیر اعتقاد کفر کے مراہے کیوں کہ اس پر کفر کا تحکم نہیں اور جو بعثت سے قبل کفر و شرک کا معتقد ہو کر مراہےاں کی دوزخ ہے نجات نہیں، جبیہا کہ نودی اور فخر الدین رازی نے تصریح کی ہے اور اس پر بعض مالکیہ نے ان احادیث کو عمل کیا ہے جن میں اہل فترت کے معذب ہونے کاذ کر ہے،البتہ ان اہل فترت کی نجات اور عدم نجات میں خلاف ہے جنھوں نے نہ شرک کیا اور نہ توحید حاصل کی بلکہ ساری عمر غفلت میں گزارمی، پس اشاعر ہو متاخرین حنفیہ کے مزد یک ایسے شخص کو عذاب نار سے نجات ہے کیوں کہ اس کو دعوت رسول نہیں پہنچی اور امام ابو حنیفہ و متفذیکن حنفیہ کے نزدیک نجات نہیں اس لئے کہ اس کواتن مہلت مل گئی کہ صافع عالم کے وجود کے ثبوت کی نشانیوں پر غور و تامل کر سکے اور پھر بھی وہ اللہ پر ایمان نہ لایا کیوں کہ عقل کے ساتھ اس قدر تجربہ اور مہلت ہو نااس کے حق میں دعوت رسول کے برابر ہے، مگر مشہوریہ ہے کہ اشاعرہ و متاخرین حنفیہ کے نزدیک وہ فخص بھی معذور ہے جس کو دعوت نہ مپنچی ہواور اس وجہ سے شرک کامعتقد رہا ہو اور ان اصحاب زمانہ جاہلیت کی نجات میں

شبہ نہیں جنھوں نے اپنی عقل ہے ہدایت حاصل کی جیسے قیس بن ساعدہادر زید بن مرو بن نفیل۔ اور جب بم عام دلائل و قرائن پر نظر کرتے ہیں تواللہ کی مہر بانی ہے امید کرتے ہیں کہ اس نے جناب مر ور کا مُنات کے دالدین کو گردہ موجد ہی میں رکھا ہو گا کیوں کہ آں حضرت نے صاف فرمادیا ہے کہ میں ایسے فر قوں میں منتقل ہو تاریا ہوں جو دومر ول ہے بہتر تھا۔ اور بعض محققین ہے کہتے ہیں آں مفرت کے ایے اقوال میں کہ میں بنی آدم کے بہترین طبقوں میں قرن در قرن منتقل ہو تا آیا ہوں، یہ مرادب کہ جو طبقہ خصائل حمیدہ اور فضائل شریفہ رکھتا تھا، جن ے عقلا کے عرف میں اہل کرم کی مدح کی جاتی ہے، اس میں حضرت کانور منتقل ہو تاریا، خیریت سے مراد دین دایمان کی خبریت نہیں ہے اور اس نقدیر پرانڈ ہے یہ امید رکھتے ہیں کہ اس نے والدین رسول اللہ مظامنے کو ایام جاہلیت کے ان لوگوں میں سے کیا ہو گا جنھوں نے نہ شرک کیاند موحد بخ مکر متاخرین ای کوتر جوج دیتے ہیں کہ والدین رسول اللہ ﷺ ملت ابراہیمی پر بتھے اور توحید کرتے ہے۔ "(ص۲۲ ۲۵ تا ۲۷ ۳۷، تعلیم الایمان شرح فقہ اکبر مطبوعہ نول کشور)

<sup>میل</sup> سراج البند حضرت شاہ عبد العزیز محدث دبلو ی مرحمتہ اللہ علیہ سے ایوین شریفین کے ایمان کے بارے میں سوال کرتے ہوئے سائل نے، فترت اور اہل فترت کی جو تفصیل لکھی ہے، محققین اور اہل علم کے لئے وہ مجھی نقل کر تاہوں، سائل لکھتے ہیں۔

"سوال: الله تعالی کا کلام پاک ب: المند قو حاما اتبهم من نذید من قبلك. لینی الله تعالی فرما تاب رسول الله علیک کو کم ہم نے بیجیا آپ کو تاؤرادی آپ اس قوم کو که اس کے پاک کو کی ذرائے دالا آپ کے قبل ند آیا، تو اس آیت سے صراحتہ معلوم ہو تاب که آن مصرت علیکت کی قوم زمانہ فترة میں تلکیفات شرعیہ سے نادانف محمل اور بیہ آیت سورہ نقص میں داقع سے اور بیا اس آیت کے سیات سے محکی مراحتہ

75

معلوم ہوتا ہے، اس واسط کہ اس آیت کے بعد الله تعالى يد فرماتا بے: ولولا ان تصيبهم مصيبة بما قدمت ايديهم فيقولوا ربنا لولا ارسلت الينا رسولا فنتبع آيتك ونكون من المومنين.. (تقص) يعنى ادر اگريه نه ہو تاكم تپنيخ آن او کوں پر مصیبت بسبب اس کے کہ آگے جمعیجاان لو کول کے ہاتھوں نے پس کہتے وہ لوگ کہ اے برور دگار ہمارے کیوں نہیں بھیجا تونے ہمارے پاس رسول کہ تالع داری کرتے ہم تیری آیتوں کی اور ہوتے ہم مومنین سے لیتنی آپ کو اس واسطے بھیجا تا کہ بی<sub>ہ</sub> لوگ یہ عذر نہ کریں لیکن یہ جو آیت ہے: لتنذر قوما ما انذر آباؤهم فهم غا**فلو**ن۔ (یس) یعنی آپ اس داسطے مبعوث ہوئے تا آپ ڈراویں اس قوم کو کہ نہ ڈرائے گئے آباان کے پس دہ لوگ غافل تھے۔ تو اس آیت سے صراحۃ وہ مضمون ثابت نہیں ہو تاجواد پر ند کور ہوا،اس داسطے کہ اس آیت میں جو لفظ ما کا ہے اس میں تین اخمال ہیں۔اول بیر کہ مانا فیہ ہوادر دوسرے بیر کہ مامصد ربیہ ہوادر تیسرے بیر کہ ما موصولہ ہے اور صرف اول احمّال کی بنا پر یعنی جب ما نا فیہ ہو تو نفی اندار کی ثابت ہوتی ہے، یعنی اس آیت سے ثابت ہو تا ہے کہ قوم آں حضرت ﷺ کی آیاڈرائی نہ <sup>3</sup>ٹی اور وہ احکام شریعہ سے ناواقف تھی،اور باتی دواحتمال کی بنا پر یعنی جب ما مصدر یہ ہو یا موصولہ ہو تو نفی انداز کی ثابت نہیں ہوتی اور تغییر نیٹا پوری میں لکھاہے وہ قد یقال ان مانا فية او موصولة او مصدرية الى ارسلت لتنذر انذار آباء هم اوما انذر آباء هم اوما انذره آباء هم فانهم في غفلة فعلى هذا كونهم غافلين بسبب باعث على الانذار و على الاول عدم الانذار سبب غفلتهم انتهى ـ يين اور م بھی کہا جاتا ہے کہ مانافیہ ہے یا موصولہ یا مصدر یہ ہے۔ یعنی آپ بھیج گئے تاڈرادیں قوم کومانند ڈرائے جانے آباان کے کے یاجیسا ڈرایاان کے آبا کویا جس چیز ہے ڈرایاان کے آباکو پس وہ لوگ غفلت میں ہیں، پس اس بنا پر یہ معنی ہوا کہ وہ لوگ غافل تھے اس

سبب ہے جو باعث ہے ڈرانے کے لئے اور جب مانا فیہ کہا جادے تو عدم انذار ان کی غفلت کا سب ہوگا، یہ مضمون تغییر نیشاپور کی کما جمارت مذکورہ کا ہے۔ حاصل کلام جب بد آیت لنداد قوما ما اندر آبائهم الآبداس آیت فرکورہ کے ساتھ لخاظ ک جادے جو سور ، فقص میں ہے یا اس آیت کے ساتھ لحاظ کی جادے و ما کنا معذبین حتی نبعث د سولا. لیخی نہیں میں ہم عذاب کرنے والے دب تک رمول نہ میں ہیں، تواس آیت سے ان لوگوں کی نجات ثابت ہوتی ہے جو زمانہ فتر ۃ میں تھے۔ادر میہ امر موافق قائد واہل سنت وجماعت کے ثابت ہے،اس واسطے کہ اہل سنت و جماعت اس امر کے قائل ہیں کہ حسن اور فتح امور کاشر کی ہے لیعنی صرف شرع کے معلوم ہو تا ہے کہ فلال امر کے کرنے کانٹر ع میں تھم ہے تودہ امر بہتر ہے اور فلال امرے شرع یں نئے کیا گیا ہے تو دوام فتیح ہے ادر اہل سنت د جماعت کو اس امرے انکار ہے کہ صرف عقل کے ذریعہ سے میہ معلوم ہو جادے کہ فلاں امر اللہ تعالٰی کے نزدیک واجب ب، اب کلام اس می ب که انداد سوابعث رسول کے بادر زمانہ فتر قدووب کہ اس میں بعثت رسول کی نہ ہووے اور انداد نہ ہونے سے دہ زمانہ کہ زمانہ فتر ڈکاہے اس کے بارہ میں حکم فترۃ کا نہیں دیاجاتا، تو در میان حضرت عیسیٰ ادر آں حضرت علیجا الصلوٰة دالسلام کے کد مدین پانچ سوساتھ برس کی ہے، زمانہ فتر ت کانہ قفا کہ اس زمانہ کے لوگ اپنے حق میں تھم فتر قاکا قرار دے دیں اور اپنے کو صبیان اور دیواند کے مانند کہیں کہ سز ادار عذاب کے نہیں،اس داسطے کہ علم انبیاد سابقین کا خصوصاًعلم حضرت مویٰ د حضرت علیجاالسلام کاس بلاد میں شائع تھااور اگرچہ کت البیہ میں لوگوں نے تحریف کی متح کمی لیکن توحید اور اثبات نبوت اور معاد که اصول څلشه دین کاب،ان امور می فی الجملہ دولوگ کلام کرتے تھے، چنال چہ تغییر نیٹا پوری میں سورۂ تقص کی آيت كي تغيير هي لكحاب:من قبل لا مانت حجة الانبياء قائمة عليهم ولكن

77

بعث اليهم من تجدد تلك الحجة عليهم فبعث الله تعالىٰ تقرير التسلك التكليفات وازالة لتلك الفترقد ليحني يهلج حجت انبياءكي قائم تقمى ان لوكوں ير ليكن نہیں بھیجا گیا تھاان لو گوں کے پاس ایسا کو ٹی نبی جو تازہ کرے وہ حجت ان لو گوں پر پس بھیجااللہ تعالیٰ نے آں حضرت علیظہ کو تااحکام شرعیہ ان لوگوں کی عقل میں ثابت فرمادے وے اور اس فتر ۃ کو دور فرمادے ویں، بیہ ترجمہ نیشا پور ی کی مذکورہ عبارت کا ہے۔ پس نفی انذار وبعث رسول دونوں آں حضرت (ﷺ) کی قوم کے بارے میں متحقق ہے اور مراد بعث رسول سے آیہ وما کنا معذبین حتی نبعث رسولا۔ (بن امرائیل) میں بیہ نہیں ہے کہ رسول ای قوم ہے ہو دے بلکہ مرادیہ ہے کہ جہان میں کوئی رسول آیا ہو کہ خبر اس رسول کی اور اس کے احکام کی ملکفین کو پیچی ہو اگرچہ دہ احکام بطور اجمال کے پہنچے ہوں ادر مکلفین کو اس وسول کا علم حاصل ہو جادے کہ ہمارے مذہب کے علادہ جہاں میں دوسر امٰہ جب بھی ہے کہ اس کولوگ حق اور داقعی معلوم کرتے ہیں، اس واسطے کہ ای قدر بحث و تفتیش و سوال و تحقیق دین تکلیفات شرعیہ کے ثابت ہونے کے لئے کافی ہے،البتہ زمانہ فتر ۃ کا ہونادر میان حضرت نوح اور حضرت ابراہیم علیجاالسلام کے بعد گزرنے عاد و شود کے مسلم ہے، اگر زمانہ فتر ۃ کے ثبوت کے لئے صرف بیہ کانی ہودے کہ اس زمانہ کی قوم ہے کو ٹی رسول نہ ہوا ہو تو لازم آتا ہے کہ اکثر زمانہ حق میں اکثر لوگوں کے زمانہ فتر ۃ کا ہو اور جب بیہ امر ثابت منہیں تو بیر بھی ضر در نہیں کہ جس زمانہ میں اس زمانہ کے لوگوں کی قوم ہے جی نہ ہو اہو تو دہ زمانہ نرمانہ فتر ۃ کا ہو گاادر احادیث صحیحہ میں غور فرمایا جاوے کہ آں حضرت علیک نے اپنے زمانہ کے کفار کو کس قدر تکو بش فرمائی، مثلاً: ان الله نظر الی اهل الارض فمقت عربهم و عجمهم الابقايا من اهل النار \_ لين تحقيق كه الله تعالى نے نظر فرمائی اہل زمین کی طرف پس غضب فرمایا عرب اور مجم پر سواان لو کوں کے جو اہل

کتاب سے باتی رہ گئے تھے۔اور آیات قرآنی میں غور فرایا جادے کہ: کنند علی شفا حفرة من الناد فانقذكم منها لين سم تم لوگ كنار ، ير آ تش جنم ك پس بناياتم لو کوں کو دہاں ہے۔ادر اس کے ماندادر بھی آیتیں ہیں توان آیتوں کا کیا معنی ہو گا؟ یں زمانہ جاہلیت کہ قبل بعثت آل حضرت علی کے تھا، اس کو زمانہ فتر ۃ بااعترار اصطلاح کے نہیں کہہ کیلئے،اگرچہ فترۃ کے معنی لغوی کے اعتبار ہے اس کو زمانہ فترۃ کہہ کیلتے ہیں، چناں چہ اس معنی لغوی کے اعتبارے فتر ۃ کالفطاس آیت میں دارد ہے: یا اهل الكتاب قد جاء كم رسولنايبين لكم على فترة من الرسل ان تقولوا ما جاء منا من بشير ولا مذير - (ما كده) يعنى اب ابل كمّاب تحقيق كه آياتم لوكوں كے یاس رسول ہمار ابیان کر تاب واسطے تم لو گوں کے ایسے زمانہ میں کہ پیمبر نہ تھا تاتم عذر نہ کرد کہ ہمارے پاس کوئی بشارت دینے والا اور ڈرانے والا نہ آیا، یہ آیت نہ کورہ کا ترجمہ ب، تواس آیت میں خطاب اہل کتاب کے ساتھ ہوا ہے اور فتر ۃ اصطلاحی اہل کتاب کے حق میں متصور نہیں ہو سکتی اور اس وجہ سے حدیث شریف میں جابہ جااس وقت مردول پر عذاب بون كاحال دارد ب، مثلًا ابن و ابوك في الناريخ مير -ادر تمہارے باپ دونوں دوزخ میں ہے، یہ حدیث جواب میں اس فخص کے دارد ہوئی کہ اس نے یو چھا کہ این ابنی لیحنی میرایاب کہاں ہے؟ ( 🏠 )ادر مثلا سے بھی حدیث تُريف ب: لينتهين اقوام عن فخرهم بابائهم الذين هم فحم من فحم النار اوليكونن اهون على الله من الجعل الذي يد هده الخرء بانفه ليخي البته باز آوی کے لوگ فخر کرنے ہے اپنے آباء پر کہ ان کے دہ آبا کو کلہ میں، دوزخ کے کو کلہ سے یا نہیں تو دہلوگ فخر کرنے والے سبک ادر ذلیل ہو جادیں گے اللہ تعالٰی کے نزدیک اس جانور ہے (اس کو ہندی میں مجرو لا کہتے ہیں) جو اپنی ناک ہے بلیدی کو ( 🏠 ) قار کمن اس حدیث کے بارے میں تحقیق ملاحظہ فرما یکے ہیں۔

79

ز مین پر غلطاں کر تا ہوالے جاتا ہے، یہ حدیث ند کور کا ترجمہ ہے۔اور اس طرح کی اور بھی حدیثیں ہیں،البتہ آں حضرت ﷺ کی قوم کے پر کوئی مذیو یعنی ڈرانے والانہ آیا تھا کہ ان لوگوں کو کفرادر معاصی سے ڈرا تا ادر اگرچہ خاص کر ایسے نذیو کانہ آنا دفع عذاب کے لئے حجت نہیں، لیکن رحت اکٹی نے ان لوگوں کا یہ عذر بھی زائل فرمادیا اور ایک عظیم الثان مذیو یعنی آل حضرت علیظہ کواس جہان میں لو گوں کی ہدایت کے لت بحجا- ادر اكر اس آيت مي غور كيا جاوت: ولولا ان تصبيهم مصيبة بما قدمت ابدیھم۔ (فقص) تو ظاہر ہو تاہے کہ پنچنا مصیبت کاان لوگوں کے اعمال کے عوض میں کنایہ عذاب سے ہے،خواہ عذاب د نیاد ی ہویااخر دی ہو،ان لو گوں کے مقد ر میں تھااور بیہ امر ہونے والا تھالیکن ان لوگوں کی جگہ کہنے کی ہوتی کہ ہمارے پاس کوئی رسول نہ آیااور کوئی ڈرانے والانہ آیا توہم پر عذاب کیوں ہو تاہے؟اس واسطے آپ کو ہم نے بھیجا تادہ لوگ یہ عذر نہ کر سکیں چناں چہ الینا کی قید سے لو لا ارسلت الینا د سولا۔ (قصص) میں ہے یہی مضمون مفہوم ہو تا ہے۔ اور جو دوسر ی آیت سے بے: واقسموا بالله جهد ايمانهم لئن جاء هم نذير ليكونن احدى من احد الاهم- (فاطر) یعنی اور قشم کھائی ان لوگوں نے اللہ کی قشم متحکم کہ اگر ہمارے پاس کوئی ڈرانے والا آوے تو ہم لوگ سب امتوں سے زیادہ راہ راست پر ہو جا کیں گے ، یہ آیت مذکورہ کاتر جمہ ہے۔ تواس آیت ہے بھی صراحۃ معنی مذکور ہی سمجھا جا تا ہے ادر ای قبیل ہے ہے آیت بھی ہے کہ :ان تقولوا انما انزل الکتاب علی طائفتین من قبلنا وان كنا عن دراستهم لغافلين او تقولوالو انا انزل علينا الكتاب لكنا اهدی منهم الخ (الانعام) یعنی اگر آں حضرت مظاہد کو مبعوث نہ کرتے تو تم کہتے کہ نازل کی گئی کتاب دو جماعت پر ہمارے قبل اور ہم لوگوں کا حال دریا فت کرنے ہے غافل تتھے یاتم کہتے کہ اگر ہم پر کتاب نازل ہوئی ہوتی تو ہم لوگ ان لوگوں ہے راہ

رامت پرزیادہ ہوتے (الح یعنی آیت کے آخر تک)۔ توان آیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لوگ متقد تھے کہ ہمارے قبل دو جماعت پر کتاب نازل ہو کی تھی اور جانتے تھے کہ ان دونوں جماعتوں کا حاصل کیا ہے اور دربارہ توحید اور نبوت اور معاد کے ان لو کوں کا عقیدہ کیا تھا؟ بلکہ درقہ بن نو فل کے بارہ میں شروع صحیح بناری میں ند کور - فيكتب من الانجيل بالعربية ماشاء ان يكتب- ينى بك كليم تن درقه بن نو فل؛ جیل سے عربی زبان میں جو چاہتے تھے کہ لکھیں۔ ادر اس سے معلوم ہو تا ہے که ان لوگوں کو بھی دعوت عیسو ی پنچی تھی ادرا نجیل کاتر جریہ سنتے تھے، توایس صورت میں اس زمانہ کے بارے میں احکام زمانہ فتر ہ کا کیوں کر دیا جا سکتا ہے ؟اور اگر قبل زمانہ بعثت آل حفرت ملائفة کے زمانہ فتر ۃ کا تعا توابوین شریفین کے بارے میں علاہ کے اخلاف کا سب کیا ب؟ که فقد اکبر میں ان کے بارے میں کفر کی تصر تک ب- (\* ) ادر سیوطی اور دیگر علانے ان کے ایمان کے ثبوت میں رسالہ لکھاہے۔'' حفرت شاه عبدالعزيز محدث دبلوي جواب تحرير فرماتے ہيں:

''جواب: مہربان <sup>م</sup>ن!جب معلوم ہوا کہ آں حضرت علیق کی بعث کے قبل زمانہ فتر ۃ کانہ تھا بلکہ زبانہ جاہلیت کا تھا توا شکال ادر شبہ جو سوال میں ہے، زاکل ہو گیاادر اگر فرض کیا جادے کہ وہ زماند، زمانہ فتر و کا تھا تب بھی اِس اختلاف کی کنجائش ہے اس داسط که ایمان ادر کفر دوسر ی چیز ب اور عذاب اور نجات دوسر ی چیز ب، تو کافران زمانہ فترہ کے حق میں نہایت امر یکی ہے کہ کاش اگر ثابت ہوجادے تو صرف ان کی نجات ثابت ہو گی لیکن ان لو گوں کاایمان ہر گز ثابت خبیں ہو تاادراس مسللہ میں بحث سیہ بے کہ زمانہ فتر 6 میں آبا آ<sup>0</sup> حفزت ع<del>ذایق</del>ہ مشرک ادر کا فزیقے ادر بسب غفلت فتر <del>6</del> ( ١٢) فقد اكبر ك بارے مثل تحقیق، قار مَن طاحظه فرما يح ميں اور يہ مجمى دوملاحظہ كر يح ميں كہ ابوين

شریفین کے بارے میں کفر کی ہر گز ہر گز کوئی تصریح نبیں ہے۔

81

کے سزادار عذاب کے نہ ہوئے، یا موحد تھے اور اس انتظار میں تھے کہ جب نبوت آں ، حضرت کی دنیا میں خاہر ہو جادے ادر آں حضرت ﷺ دعوی نبوت کا کریں تو ہم لوگ آل حضرت علی پر اپناایمان خاہر کریں اور آل حضرت علی کی تابع داری کریں، تو فقہ اکبر میں ابوین آل حضرت علیقہ کی شان میں جو لکھا ہے ماتا علی الکفر تواگریہ قول ثابت بھی ہو جاوے تواس قول میں ادر ابوین شریفین کی نجات ثابت ہونے میں پچھ تناقض نہیں،البتہ یہ جو قول ہے کہ ابوین شریفین موحد تھے اور شرک ے بے زارادر متنفر تھے تواس قول میں اور فقہ اکبر میں تنا قض کا گمان ہو سکتاہے ، خلاصہ ہ ہے کہ علاءابوین شریفین کی نجات ثابت کرتے ہیں اور تفصیل اس اجمال کی ہی ہے کہ آں حضرت مطلقہ کے ابوین شریفین کی نجات ثابت کرنے میں علاء کا تین مسلک ہے۔۔۔۔۔ "(اس سے آگے کی تحریرای مقدمہ میں پہلے درج کی جاچکی ہے)۔ (سر در عزیزی المعروف فآدی عزیزی، مطبوعه مجیدی کان پور، جلد اول، ص۲۸۹ تا ۲۹۵) الم حضرت امام قسطلانی این کتاب "مواہب لدیند " میں فرماتے ہیں: "اور جو شخص ر سول اللہ علیقہ کے دالدین کی نجات کا قائل ہے اس نے اس طور پر بھی تمسک کیا ہے کہ آپ کے والدین ماجدین نے بعثت سے پہلے فترت کے زمانہ میں وفات پائی ہے (بیہ وہ زمانہ ہے جس میں نزول دحی اور احکام مو قوف تھے) بعثت سے پہلے جو کو کی مر جائے تواس کے لئے تعذیب نہیں ہے، اللہ تعالیٰ جل شانہ نے فرمایا ہے: وما کنا معذبین حتی نبعث دسو لا۔اہل کلام اور اصول سے اشاعرہ نے اور شافعیہ سے فقہاء نے اس یراتفاق کیاہے کہ جو <sup>ہ</sup>خص ایسے حال میں مر گیا کہ دعوت نبوت اس کو نہیں <sup>پہن</sup>چی تو دہ ناجی مرا۔ " (ص ۹۲)..... مزید فرماتے ہیں: "اور بھی مسلم میں ہے کہ ایک مرد نے یو چھا،یار سول اللہ (ﷺ) میر اباب کہاں ہے؟ آپ نے فرمایا، دوزخ میں ہے جب کہ اس نے پیٹھے پھیری آپ نے اس کو بلایااور بیہ فرمایا کہ میر اباب اور تیر اباب دوزخ میں

ے۔اما**م نود کی نے کہاہے کہ ا**س حدیث میں بیہ ہے کہ جو <sup>شخص</sup> کفر پر مراب وہ دوزخ میں ہےاور اس کو مقرمین بار گاہ اکہی کی قرابت نفع نہیں دیتی ہے۔اور اس حدیث میں سہ فائدہ ہے کہ جو <sup>شخص</sup> زمانہ فترت میں مراادر جس طریق پر عرب اوگ بتوں کی عرادت کرتے تھے دہ شخص اس طریق پر تھا، وہ دوزخ میں ے ادر اس میں قبل پینچنے وعوت نہوت کے مواخذہ نبیں ب، اس لئے کہ فترت کے زمانہ میں جو لوگ مر لئے میں ان کو حضرت ابرا بیم و غیر ہانمیاء علیم السلام کی د عوت پینچ بچکی ہے۔ اور امام فخر الدین رازی نے کہاہے کہ جو شخص شرک کی حالت میں مر گیاہے وہ دوزخ میں ہے اگرچہ ہی علیقہ کی بعثت نے پہلے مر گیا ہو،اس لئے کہ مثر کین نے دین ابراہیم علیہ السلام کی حنیفیت کو متغیر کر دیا تھاادر صنیفیت کے ساتھ شرک کو ہدل دیا تھاادر شرک کا ار تکاب کیا تھا، مثر کین کے ساتھ اللہ تعالٰی کی جانب ہے کوئی جمت نہیں ہے جو انہوں نے شرک اختیار کیا تھا، اول ہے آخر تک جو ر سول تھے ان کل کے دین ہے، ان لوگوں کو بمیشہ علم رہاہے کہ شرک فتیج ہے اور شرک پر دعید ہے کہ اٹل شرک دوزخ میں جاکم کے ، یہ خبریں کہ اللہ تعالی شرک پر مشر کمین کو علقہ بتیں کرے گا، ایک قرن ہے دوس بے قرن کے بعد امتوں کے در میان چلی آتی تھیں۔ پس اللہ تعالی کے واسطے ہر وقت اور ہر حین میں مشر کین پر حجت تامہ ہے۔اگر اللہ تعالٰی کے اخبار ادر تجتیں مشر کین کی عقوبتوں کے لئے نہ ہو تیں اور صرف توحید ر بوبیت کی دہ فطرت ہوتی <sup>جر</sup>ں فطرت پراللہ تعالٰی نے بند دں کو پید اکیا ہے ادر سہ ہو تاکہ ہر ایک فطرت ادر ہر ایک عقل میں محال ہو تا کہ اللہ تعالٰی کے ساتھ کوئی معبود ہوادر اللہ تعالٰی نے اپنے بندوں کوان امور کا قائل کیا ہو تا توبیہ امور حجت میں کافی ہوتے اور اگر چہ اللہ تعالٰی تنہا اس فطرت کے مقتلفا کے سبب عذاب ند ویتا (اس لئے کہ صحیح یہ امر ہے کہ ایمان واجب نعیم ہوتا مگر شریا کے ساتھ ، نہ عقل کے ساتھ ، آدمیوں نے اگرچہ اپنے

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

83

عقول ہے ادراک کیا لیکن جس شے کا انہوں نے ادراک کیا اس کے مقتضی پر عد م جاری ہونے پر اللہ تعالیٰ ان کو عذاب نہ دیتا) اہل زمین کو ہمیشہ سیہ معلوم ہو تارہا ہے، ر سولوں نے روئے زمین پر مخلوق کو توحید کی طرف بلایا ہے، پس مشرک بتوں کی عبادت کرنے والا دوزخ میں عذاب کا مستحق ہو گااس لئے کہ مشرک نے رسولوں کی د عوت کی مخالفت کی ہے اور وہ ہمیشہ دوزخ میں رہنے والا ہے جیسے کہ اہل جنت ہمیشہ جنت میں رہنے والے ہیں، امام فخر الدین راز ی کا قول ختم ہو گیا۔ اور علامہ عبد اللہ الابی جومالکیہ سے ہیں انہوں نے صحیح مسلم کی شرح احمال الا کھال میں امام نووی کے اس قول کا تعقب کیاہے جو آگے گزر چکاہے، نووی کے قول میں بیہ ہے کہ جس حالت پر عرب لوگ بتھے کہ بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے، جو شخص اس فترت پر مرے گا دہ دوزخ میں داخل ہو گا۔ نووی کے آخر قول تک کا کیا معنی ہے؟ تم نووی کے کلام میں تامل اور غور کرو کہ کنٹی منافات ہے، نودی نے تصریح کی ہے کہ وہ لوگ اہل فترت میں، اہل فترت وہ لوگ نہیں ہیں جن کور سالت یا نبوت کی د عوت پہنچ چکی ہے، اس لئے کہ اہل فترت وہ امتیں تھیں جو رسولوں کے زمانہ میں پیدا ہونے والی تھیں وہ وہ لوگ تھے جن کی طرف آدل رسول نہیں بھیجا گیااور نہ ان لو گوں نے دوسرے رسول کوپایا، جیسے اعراب میں یعنی بادیہ کے بنے والے کہ یہ وہ لوگ ہیں جن کی طرف نہ عیسیٰ علیہ السلام بیصبح گئے اور نہ دوالوگ نبی عنایتہ سے لاحق ہوئے، فتر ت اس تفسیر سے اس زمانہ کو شامل ہے جو دور سولوں کے در میان ہے جیسے نوح اور ہود علیہ السلام کے در میان فترت ہے، لیکن فقیہ لوگ جس وقت فترت کے باب میں کلام کرتے ہیں۔ تو وہ اس فترت سے مراد لیتے ہیں جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور ہمارے نبی عظیمہ کے در میان ہے۔اور بخاری نے سلمان سے مو توف طور پر روایت کی ہے کہ فتر ت کی مدت چھ سو برس تھی، جب کہ دلائل قاطعہ قر آنی نے اس امر پر دلالت کی ہے کہ

مٹر کین پر تعذیب نہیں ہے یہاں تک کہ رسول کے بیچنے سے ان پر حجت قائم ہو، چیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے؛ وما کنا معذبین حتی نبعث دسولا۔ بم نے اسے یہ جاناہے کہ ایسے مثر کین کوعذاب نہ دیا جائے گا جن پر کوئی ججت قائم نہیں ہو گی ہے (کہ رسول کی دعوت ان کو نہیں پنچنی ہے)۔ اگر تم یہ اعتراض کرد کم کہ بعض ہا فترت کی تعذیب میں احادیث صحیح دارد ہوئے ہیں جیسے یہ حدیث ہے، آں حضرت مان فرایا به که میں نے عمرو بن کمی کود یکھا کہ وہ اپنی آئتیں دوز خ میں تھی خراباتھ ادر میں نے صاحب فجن کو دیکھا کہ وہ دوز خ میں قعا (صاحب فجن ایک مر د قعا کہ ایخ ساتھ ایک آئزار کھتا تھاادر جاجوں کا سامان چرا تاتھا، جس د قت اس کے سرقہ کاعلم بو جاتا تو وہ سامان کے مالک سے کہہ دیتا کہ بیے خود میرے آگڑے سے لنگ گنی ستحمی)۔ اس اعتراض کاجواب بہت ہے جوابوں ہے دیا گیا ہے ، ان جوابوں میں کا ایک جواب میہ ہے کہ بیہ حدیثیں اخبار احاد میں (کیہ خن کا فائدودیق ہیں) پس میہ حدیثیں تطعی تکم کا که دو قر آن بجید ب، اس طور ب معارضه نبیس کر سکتی بیس که ان لوگوں کو عذاب نه دیا جائے گا (پس ان حد يون پر قر آن مجيد کي تقديم داجب ب اگر چه حدیثیں صحیح ہوں)۔ دوسر اجواب میہ ہے کہ ان لوگوں پر تعذیب متصور کی گنی ہے (بیہ حدیثوں کے دارد ہونے کی وجہ سے ہے جولوگ ان کے سوا ہیں ان پر ہم ان کا قیاس نہ کریں گے، پس بیہ حدیثیں تکم قاطع کے منافی نہیں ہیں)ادر عذاب کے سبب کاعلم اللہ تعالی کو زیادہ ہے۔ تیسر اجواب میہ ہے کہ تعذیب جو ان احادیث میں دارد ہے انہیں لو کوں پر متصور ہے جنھوں نے تو حید کو شرک سے بدل دیاادر تغیر دے دیاہے اور دہ اہل فترت سے تھے (جیسے عمرو بن کچ ب) کہ اس نے صلالت اختیار کی اور بتوں کی عبادت کی ایسے لو گوں کاعذر مسموع نہ ہو گاانہوں نے شر ائع کو متغیر کر دیا۔ اہل فترت تین قشم ہیں: اول قتم الل فترت دو لوگ ہیں جنوں نے اپن

85

بسیرت سے تو حید کوپایا تھا (کہ اس بسیرت نے ان کو اللہ تعالیٰ کے غیر کی عبادت سے منع کیا تھا) پھر ان لو کوں میں سے دہ لوگ ہیں جو کسی شریعت میں داخل نہیں ہو نے (انہوں نے اللہ تعالیٰ کی تو حید اور عبادت کی طلب کی اور نبی علیق کیے خروب کا انظار کیا) جیسے قس بن ساعد ۃ الایاد کی تھے اور زید بن عمرو بن نفیل تھے اور ان میں سے وہ لوگ ہیں کہ شریعت حق میں جس کے آثار قائم تھے، داخل ہوئے ہیں جیسے تیج اور اس کی قوم حمیر سے تھی اور اہل بحر ان اور ور قہ بن نو فل ہیں اور ور قہ کانام عثان بن الحو میت ہے (کہ ان لوگوں نے قبل نتخ دین نصر انیت کے عہد جاہلیت میں نصر اندیت اختیار کرلی تھی)۔

دوسری قتم اہل فترت کے وہ لوگ ہیں جنہوں نے توحید کی تبدیل اور تغیر کر دی اور شرک اختیار کیااور توحید اختیار نہیں کی اور اپنے نفس کے لئے ایک شرع ٹھیر اکے احکام مشروع کئے بتھے کہ خود حلال قرار دیااور خود حرام ٹھیرایا تھا، بیہ لوگ اکثر اہل عرب سے ہیں جیسے عمرو بن کحی (بن قمعہ بن الیاس بن مصر ہے) بیہ اول وہ شخص ہے جس نے عرب کے واسطے بتوں کی عبادت کا طریقہ ڈالا ہے اور احکام مشر وع کئے ہیں، بحیرہ ادر سائبہ اور وصیلہ اور حام (بیہ چار قسموں کے اونٹ بتوں کے لئے نذر کئے تھے) اوراس کا تتاع کل عرب نے کیا تھااور ان کے سواادر بہت سے امور ہیں جن کو عمر وبن ر الح فی اختیار یا تھاجن کا بیان طول کلام ہے ( ملک شام ے عمالیق کے پاس سے مہل بت کولایا تھاادر کعبہ کے پاس نصب کیا تھا۔ادر بعض کہتے ہیں کہ عمر و بن کچی کا جن شامہ نامی تھااس نے اسے کہا کہ جدہ کو جا، وہاں پر معبود ہیں لے کر آ، نوح علیہ السلام کے زمانہ کے بت لے کر آیاادرلو کوں کوبت پر تی سکھائیادر دین ابراہیم کو میٹ دیا۔ تیسری قتم اہل فترت کے دولوگ ہیں جنھوں نے نہ شرک کیاادر نہ تو حید کی اور نہ کسی نبی کی شریعت میں داخل ہوئے اور نہ اپنے نفس کے واسطے کو کی شریعت اختراع کی اور

نہ کوئی دین اخترائ کیا بلکہ دولوگ ان کل امور ہے اپنی تمام عمر غفلت پر باتی رہے، جاہلیت کے جو لوگ ان طریقوں پر تھے وہ بھی ای تیر کی قتم میں داخل میں، پس جس وتت الل فترت تین قسموں پر منقسم ہوئ جن لوگوں کی تعذیب صحیح ہو گی تواہل قسم ٹانی پران کا حمل کیا جائے گا۔اس وجہ ہے کہ انہوں نے کفراختیار کیا تھااد را مُمال خبیثہ کے سبب انہوں نے حق سے تجاوز کیا تھا،اللہ تعالٰی سجانہ نے اس قتم کے لوگوں کا نام کافرادر مشرک فرمایا ب ، اس لئے کہ ہم قر آن شریف کو ایسایاتے ہیں کہ جس وقت اللہ تعالیٰ نے کی کا حوال حکایت کیا ہے تواس پر کفراور شرک کا طلاق کیا ہے، جیسے اللہ تعالى كا تول: ما جعل الله من بحيرة ولا سانبه ب، كمر الله تعالى في فرايا: ولكن الذین کفووا آخر آیت تک (پس اللہ تعالیٰ کے فرمانے سے بیہ لوگ کافر کیے جائیں گے کہ انہوں نے کذب کاافتر اللہ تعالٰی پر کیاہے اور وہ یہ نہیں جانتے ہیں کہ ہم اللہ تعالى پرافتراكرتے ميں، بيدامورانہوں نے اپنے باب دادا كى تقليد سے اختيار كے ہيں) اور تيسري فتم هقيقة وبي ابل فترت بي جووه غير معذب بي، اس پر كل علاء كاالفاق ے، ای قسم سے بی تیکی کے دالدین میں کہ ان کوزمانہ کے تاخر کی وجہ سے دعوت نہیں پنچی اور ان کے در میان اور انہائے سابقین کے در میان دور **ی ر**ہی ہے اور یہ دونوں اس جاملیت کے زمانہ میں تھے کہ شرق اور غرب میں جہل عام ہو گیا تھااور جو لوگ شریعت کو بیچانتے تنے دہ مفقود ہو گئے تتھاور دعوت کی دجہ پر تبلیخ دعوت کرنے والے نبیں رے تھے مگر تھوڑے، چند لوگ علائے اہل کتاب ہے اقطار زمین میں، جیے شام دغیرہ ملک ہیں ان میں پراگندہ تھے۔اوران لوگوں کو سوامدینہ کے کہیں سفر کا موقع نبیس ملاادر نه ان کو ایس دراز عمر دی گنی که مطلوب کی جنجو کی ان کو قدرت ہوتی۔ اور آپ کی دالدہ ماجدہ پر دہ نشین تھیں، مر دوں کے ساتھ جمع نہیں ہو گھتی تھیں کہ شرائع کا احوال معلوم کر سکتیں۔ "(ص۶۹ تا ۱۰۳، جا، سیر **ت محمر ی**ہ ترجمہ

87

مواجب لدنيه، مترجم عبد الجبار خال آصفى، مصدق علائ ديوبند، مطبوعه تاج يريس حيدر آبادد كن ۳۳۳اه)

احیات والدین اور ان کے ایمان کا تذکرہ کرنے کے بعد امام قسطلانی مزید فرماتے ہیں: "بعض علاء نے آپ ( عَظِين ) کے والدین ماجدین کے ایمان کے استد لال میں کلام کو طول دیاہے، اللہ تعالیٰ اس عالم کواس کے قصد جمیل پر ثواب عطا فرمائے۔ حافظ ابن حجرنے اپنی بعض کتابوں میں کہاہے کہ آں حضرت ﷺ کیاس آل کے ساتھ پیہ ظن ب جو آب کے مبعوث ہونے سے پہلے مر گئی ہے کہ قیامت کے دن امتحان کے وقت وہ مطیع ہو گی اور آپ (ﷺ) کے اکرام کی وجہ سے جنت میں داخل ہو گی تا کہ جنت میں ان کود کچھ کر آپ ﷺ کی آنکھیں ٹھنڈی ہوں۔ اور کتاب الاحکام میں کہا ب(اورابیابی اصابہ میں ہے) کہ ہم امید کرتے ہیں کہ عبد المطلب اور آپ کے جملہ اہل ہیت،ان لو گوں میں جو جنت میں داخل ہوں گے،ایسے حال میں جنت میں داخل ہوں گے جو مطیع ہوں گے، پس دہ نجات یا ئیں گے (اس لئے کہ دہ شے دار د ہو ئی ہے جواس امر برد لالت کرتی ہے کہ عبد المطلب صنیفیت اور توحید پر قائم تھے، عبد المطلب نے صلیب ادر صلیب کی عبادت کرنے والوں پر تہرا کیا تھا) مگر ابو طالب کو نجات نہ ہو گی کہ انہوں نے زمانہ بعثت کو پایا تھااور وہ آپ پر ایمان نہیں لائے بتھ (جیسے صحیح حدیث میں ہے کہ اہل نار میں ابو طالب پر عذاب اھو ن ہے۔ امام سیوطی نے کہا ہے کہ بیہ حدیث اس قسم ہے ہے کہ اس امریر دلالت کرتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے والدین دوزخ میں نہیں ہیں،اس لئے کہ اگروہ دوزخ میں ہوتے توابو طالب سے ان پر عذاب نہایت درجہ خفیف (کم، ہلکا) ہوتا کہ آپ کے والدین مرتبہ میں ابوطالب ہے آپ ( علیله ) کے ساتھ زیادہ قریب ہیں اور ان کاعذر بڑا ہے کہ انہوں نے آپ کی بعثت کازمانہ نہیں پایااور نہ اسلام ان پر خاہر کیا گیا، پس آب (ﷺ) کے والدین کے

حق میں دوزخ متنع ب بخلاف الوطالب کے کہ صادق مصدوق (نبی میلانے) نے خبر دک بالله اهون اهل الناد عذابا۔ پس آب (میلینے) کے والدین اہل نارے نہیں میں، اہل اصول کے نزدیک اس کا نام دلالة الاشارہ ہے۔ "(س ۲۰۳۔ ۱۰۵، مواہب لدنیہ ، جا)

قار مین کرام ! علاء اسلام نے کتاب و سنت کی روشی می جو تنعیل بیان کی اس کا خلا صد آپ کے سامنے ب، اگر تمام کتا یوں سے عمل تعصیل نقل کر وں تو تحرار سے طوالت اور کتاب کی ضخامت بہت بڑھے گی۔ اس فقیر نے اس نازک ترین مسئل کو مجموعی طور پر کسی قدر نقل کر دیا ہے۔ اس مسئلے کے بعد عقیدت کے قلم سے ان انکہ کے اقوال علم سے انکی کے دتائ کے ساتھ کچھ مزید پش کر تا ہوں جو رسول کر کم عظیف کے مل سے انکی کے دتائ کے ساتھ کچھ مزید پش کر تا ہوں جو رسول کر کم عظیف کے مل سے انکی کے دتائ کے ساتھ کچھ مزید پش کر تا ہوں جو رسول کر کم عظیف کے مل سے انکی کے دتائ کے ساتھ کچھ مزید پش کر تا ہوں جو رسول کر کم عظیف کے میں سے انکی کے دتائ کے ماتھ میں مور مو ان کون سام ، واللہ المعادی اللہ علیہ و اللہ المهادی الی صواط المستقیم بحومة النبی الکریم، صلی اللہ علیہ و مسلم و علی آلہ و اصحابہ و بارک و سلم اجمعین۔

فقير بكوكب نوراني ادكاژ دى غغرله

باسمه وبحمده تعالى إ

پیش گفتار

الله تعالى قر آن كريم مي فرماتا ب: ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب\_(سورہ الحج آیت نمبر ۳۲)جواللہ تعالٰی کی نشانیوں کی تعظیم کرے تو وہ دلوں کی پر ہیزگار کا ہے۔ قر آن کریم ہی جی بیان ہوا:ان الصفا و المووۃ من شعائد اللد (سورهُ بقره آیت نمبر ۱۵۸) بے شک صفاد مرده (بہاڑیاں) اللہ کی نشانیوں میں ے ہیں۔ سبھی اہل ایمان بخوبی جانتے ہیں کہ مکہ مکر مہ میں کعبنہ اللہ کے بیڑوس میں دو یہاڑیوں (صفاد مروہ) پر اللہ تعالیٰ جل شانہ کی مقبول بندی حضرت ہاجرہ علیہاالسلام کے قدم آئے۔اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جہاں اللہ تعالیٰ کی مقبول بندی کے قدم آجائیں وہ جکہ شعائراللہ میں ہے ہو جاتی ہے اور اس کی تعظیم واجب ہو جاتی ہے تو جہاں اللہ کے متبول بندے کا تمام وجود ہو،اس جگہ کی برکت وعظمت کا کیوں کر انکار ہو سکتا ہے؟ بیان القرآن میں جناب اشر فعلی تعانو ی کھتے ہیں کہ مجد اقصٰ کے ارد گرد ہر کتوں ہے مراوا نبیاء کرام علیم السلام کی قبریں اور ان کے مز ارات ہیں۔ کنز العمال ص ۳۹۲ / ۳ (مطبوعہ حیدر آباد دکن ۱۹۵۰ء) میں روایت موجود ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی قبر مبارک پانی میں آگئی تو حضرت مو سیٰ علیہ السَّام کو اللہ تعالیٰ نے خصوصی تھم فرمایا کہ حضرت بوسف علیہ السلام کاجسد مبارک وہاں سے نکال کر بیت المقد س میں لے جائیں۔اگر بزرگوں کی قبروں کامحفوظ رکھناضرور ی نہیں تو قبروں کی بابت جس قدر احکام ہیں وہ سب فضول قراریا کمیں گے۔ احادیثِ شریفہ میں واضح بیان ہے کہ جس چیز سے زندہ کو تکلیف ہوتی ہے اس سے مر دے کو بھی اذیت ہوتی ہے۔ قبر پر پاؤں رکھنے اور روند نے کی سخت ممانعت بیان ہو ئی ہے اور قبر دں کی زیار ت کا نبی کریم

سالیة علینے نے تکم دیاہے، چناں چہ حدیث شریف ہے: کنت نہیں کم عن زیارہ القبور فزوروها (بخاری شریف) رسول کریم بیکانیه فرماتے میں میں تنہیں منع کر تا تھا قبروں کی زیارت ہے پس (اب تھم ویتا ہوں کہ )ان کی زیارت کیا کرو۔ اس حدیث شریف میں مر دوعورت دونوں کو تکم دیا گیاہے لیکن حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا (م ۵۷ھ) فرماتی میں کہ جس طرح بن پاک میک کے عور توں کو نماز کے لئے مبحد میں آنے کا فرمایا تھا تکراب (ان کے پردہ فرمانے کے بعد )جو ہا تم عور توں نے پیدا کی میں انہیں دکچہ کرنی پاک ﷺ عور توں کو معجدوں میں آنے سے ضر در منع فرما دیے جیسے بنی امرائیل کی عور تیں منع کر دی گئیں۔(بخاری شریف ۲٬۱۰۴ ۲۔ مسلم شرایف ص ۱۸۳) اس بنیاد پر فقتها، نے فرمایا که بهتر یہی ہے کہ عور تیں قبروں کی زیارت کونہ جا کمیں،اگر جا کمی توب پر دہادر بغیر محرم کے نہ جا کمی ادر زیارت قمر کے وقت خود پر قابور تھیں، این آواز تک بلندنہ کریں اور کمی طرح بے پر دہنہ ہوں، کیوں که ادب اور حیاسی طرح بعد و فات مجمی باتی ب، چنال چه حضرت مارَشه ر صی الله عنها ر سول کر یم میکاند کی قبر شریف کی زیادت کر تمل تو پردہنہ کر تمل کہ دہان کے شوہر کا ر د ضہ مبارک تفا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ (م ٣١ھ) دہاں یہ فون ہوئے قودہ پر دہ نہ کر تیں کہ دہان کے باپ تھے۔ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ (م ۳۳ ہے) دہاں د فن ہوئے تو دہ یورے سر ایا کو چھیا کر زیارت فرما تیں اور حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے حباكر نيس\_(مشكوة ص ١٥٣\_التكثف ص ١٢٣)

امام شافقی رضی اللہ عنہ (التونی ۲۰۳ھ) کا بیان ہے کہ وہ امام اعظم رضی اللہ عنہ (التونی ۵۰ھ) کے مزار شریف کی زیارت کو جایا کرتے تو امام اعظم رضی اللہ عنہ کے یہ جب کے مطابق کرتے اور فرماتے کہ بیچھے حیا ہوتی ہے کہ میں امام اعظم کے سامنے الن کے خلاف کروں۔(الحمیز ان الکیری، مطبوعہ مصر ص11 کا۔ ملک متوسط معار شاد

الساری، مطبوعہ بیر وت ص ۳۳۲) رسول کریم ﷺ خود زیارت قبور کے لئے تشریف لے جاتے، جبتہ البقیع میں اور شہدائے احد کی زیارت کے لئے جانے کی روایات موجود ہیں اور اپنی دالدہ ماجدہ کی قبر شریف کی زیارت کے لئے گئے، سفر معراج میں حضرت موک علیہ السلام کی قبر سے گزر کاذکر احادیث میں ہے، شب بر اُت میں قبر ستان جانے کا خصوصی ذکر ہے۔

بڑے بڑے اماموں اور فقہاء نے زیارت قبور اور آداب قبور کے بارے میں اپنی تحریر سی یادگار بنا کی جو آج اہل ایمان کے لئے سرمایہ ہیں۔ بر صغیر میں اہل سنت و جماعت کے مقتدر پیثوااور مجدودین و ملت اعلیٰ حضرت مولانا شاہ احمد رضا خال بر یلوی رحمتہ اللہ علیہ (م ۲۳ ساھ) کے فآو کی رضوبہ اور متعدد رسالوں سے سہ تمام سرمایہ فآو کی رضوبہ (جدید) کی جلد نہم میں یک جاکر دیا گیا ہے جو اہل علم اور اہل ذوق کے لئے گراں قدر تحفہ ہے۔

🖈 مردے کوجلانا نہیں چاہئے۔ 🗚 موت کے بعد کی دنیا کانام برز رخ ہے جس کے معنی پردے کے ہیں۔ الرحمي جسم كوموت کے بعد جلادیا کیایانی من بہادیا کیایادہ جانوروں کی غذا ہو گیا تويوں بھی وہ زمين ہی کا حصہ ہوا۔ 🖈 قبر کے گڑھے کانام بی برزخ نہیں۔ 🕁 قبر کے معنی دفن کی جگہ کے ہیں۔ 🗚 مردہ جسم کو قبر میں د فن کرنایس کی عزت و تحریم ادر اس کے لئے نعب ہے۔ 🛣 مىلمان كى قبر برے بمسايہ ميں نہيں ہوني جاہے۔ الم قبر كوكند كى بيانا جائے۔ الم محمر م ان بیچان اور نشانی کے لئے چھر وغیرہ لگایا جا سکتا ہے۔ الم بزرگوں کی قبر کے اطراف زائرین کی سہولت کے لئے عمارت بنائی جا سکتی ہے۔ الالياء، علاءادر سادات كى قبر ون يركنيد بنائ جاسكة من-اللم السمي كالموتي الماني المن المن المبين الموتى جامع -🐄 اگر کوئی زمین کامالک بے تواس کی رضاداجازت کے بغیر دہاں تد فین نہیں ہو علق اگر ہو جائے تو مالک صرف اپنی زمین میں بنی ہوئی بے اجازت اس قبر کو دہاں ہے ہنا سکتا ہے اگر دہنہ ہنائے تواس کے لیے نواب ہے۔ اللہ قبر میں دفن کردنے کے بعد قبر کھو نے جائز نہیں۔ این قبر کی منی بھمرجائے یا قبر کھل جائے توابے مٹی دے کربند کر ناچا ہے۔ الم د فن شدہ جسم (نغش) کو قبرے نکالناجائز نہیں۔ کی ادر جگہ دوبارہ د فنانے کے لئے تجمی نغش نکالنایا قبر کھود ناجا ئزادر در ست نہیں لیحنی امانت کے طور پر دفن کر نامتر عاغلط ہے۔

این جس بات یا کام ہے زندہ کو تکلیف ہوتی ہے اس ہے مر دے کو بھی تکلیف ہوتی ہے۔ 🖈 مر دوں کواذیت پیچانا جائز نہیں کم بختی و خرابی کا موجب ہے۔ الم قبر برياؤل ركهنا، چلنايا پشت لگا كر بيشمنا جائز نهيس -🛧 قبر ستان میں نیاراستہ چلنے کے لئے نکالا جائے تواس پر چلنا حرام ہے اس وجہ ہے کہ اس رائے کے پنچے قبریں ہوتی ہیں۔ 🖈 قبروں کو برابر کر کے ان کے او پر رہائش رکھنا سخت براہے۔ الم محتروں والوں کواپنے عزیز دں ادر جانے والوں کے آنے سے انس ہو تاہے۔ 🖈 قبروں کو محض مٹی کا تودہ سمجھناغلط ہے۔ 🗚 زیادت قبور کے لئے سفر منع نہیں بلکہ بغیر سفر کے زیادت نہیں ہوتی۔ حدیث لاتشد الرحال الحكوسفر زيارت بكوكى علاقه نبيس 🛠 زیارت قبور کا تحکم ب،زیارت کرنی چاہئے۔ سلم عور توں کوان کی غلط با توں اور عاد توں کی وجہ ہے زیارت قبور سے منع کیا گیاہے اگرده صبر اور حیا کی بابندی کریں توزیارت کر سکتی ہیں۔ این این مرد ای مرد ای مرکت پانے کاعقیدہ غلط نہیں۔ 🛠 الله والول کی قبر کو چھو نایا چو مناجائزاور سعادت ہے۔ م<sup>یر</sup> قبروں پر آگ نہیں جلانی جاہنے یعنی اگربتی یا چراغ دغیرہ۔اگر زائرین ادر خوش بو کے لئے اگریتی جلائی جائے تواہے قبر کے اطراف خالی جگہ سلگایا جائے۔ م<sup>یں</sup> قبروں بردر <sup>خر</sup>ق کی ترشاخیں یا تازہ پھول ڈالنامفیداور باعث رحت ہے۔ اللہ زیارت قبور کاطریقہ ہے ہے کہ جاکر پہلے سلام کیا جائے اور قر آن کریم ہے کچھ سور تیں تلادت کر کے ایصال ثواب کیا جائے۔

<sup>۲</sup> قبر کے سامنے نماز پڑھتا درست نہیں کوئی دیواریا پردہ در میان میں حاکل ہو تہ جائز ہے۔ ۲۵ قبر والے کا ادر اور اس حاموت کے بعد بھی باتی ہے۔ ۲۵ قبر والے کا ادر این سے خام نہیں بلکہ دنیا سے عالم برز خانقال کا نام ہے۔ ۲۵ قبر ول میں بہت ہے جسم محفوظ دہتے ہیں لیتی خاص لو گوں کے جسم مئی میں گلتے ۲۵ ادلیا و صلحاء کی قبور سے نفتع اور فائدہ لیتا جاری ہے اور بعد وفات بھی ادلیا، مدد ۲۰ تے اور نیس ای قبور نے نفتع اور فائدہ لیتا جاری ہے اور بعد وفات بھی ادلیا، مدد تاریکن کر ام! فاتو کی رضوبیہ (جدید) کی جلد خم ہے جو عبارات میں نے نقل کی

یں ان عبارات پر فاد کی رضوب جدید می درج اصل کمایوں کے حوالے درج کے بیں۔ علادہ ازیں می نے کو شش کی ہے کہ ہر عبارت کے ساتھ کماب کانام ادر صغیر نمبر وغیرہ بھی درج کروں تاکہ الل تحقیق اصل کماب می عبارت دیکھناچا ہیں توانیں آسانی ہو۔ غیر مقلدین اور دوبایی علائے دیو بند کی عبارات بھی تائید میں چش کی ہیں۔ یہ فقیر اس موضوع پر بچھ برس پہلے "مزارات و تمر کات اور ان کے فوضات" کے نام سے ایک کماب ہو یہ قار کین کر چکا ہے، عمرے والد گرای علیہ الرحمہ کے ر ماک در س توحید، راہ متن اور دقواب العبادات بھی اس حوالے سے نمایت عمد داد ہر اہم ہیں۔ قار کین سے گزارش ہے کہ بچھ سے کوئی حوالہ نقل کرنے میں سہو ہوگیا ہو یا کوئی اور منظی الماد عبارت میں ہو کی ہو تو خرد در تھاہ فرما کی میں ان کا ظر گزار ہوں گا۔

فقير ! کو کب نور انی او کاژ و می غفرله

Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کراچی ماہ محر م**ہ ۳** مہر 95

لبم اللد الرحمن الرحيم انسان كى ابتدامنى سے ہوئى ہے اور دنيوى زندگى كى مدت پورى ہونے كے بعد اسے مٹى ہى ميں پوشيدہ كيا جاتا ہے۔ قرآن كريم ميں اللہ تعالى جل شانہ كاار شاد ہے: منها حلقنكم وفيها نعيد كم ومنها نخو جكم تارة اخوى (طر ۵۵) ہم نے زمين ہى سے تمہيں بنايا اور اى (زمين) ميں تمہيں پھر لے جائيں گے اور (قيامت كے دن) اى زمين سے تمہيں دوبارہ نكاليں گے۔

تفسیر نور العرفان میں حضرت مولانا مفتی احمہ یار خاں صاحب نعیمی بد ایونی (م فرماتے میں :"معلوم ہوا کہ بعد موت سب زمین میں ہی جائیں گے یا براہ راست اس میں د فن ہوں کے یااس طرح کہ جل جاویں یا نہیں شیر وغیر ہ کھائے پھر ان کے اجزاء اصلیہ زمین میں رمیں لہٰذا آیت پر کوئی اعتراض نہیں بلکہ جو سمند رمیں ڈوب جائیں اور انہیں محصلیاں کھالیں دہ بھی زمین میں ہی گئے کیوں کہ سمند رکاپانی بھی زمین پر ہے۔'' (ص ۵۰۲، مطبوعہ پیر بھائی کمپنی، لاہور)

جناب اشر فعلی تھانوی (م ۲۲ سارھ) لکھتے ہیں: "ہم نے تم کو ای زمین سے ابتدا میں پیدا کیا، چناں چہ آدم علیہ السلام مٹی سے بنائے گئے سوان کے واسطے سے سب کا مادہ بعید خاک ہو کی اور ای میں ہم تم کو بعد موت لے جاویں گے، چناں چہ کو کی مر دہ کسی حالت میں ہو لیکن آخر کو کو مد توں بعد سہی مگر مٹی میں ضرور طے گا اور قیامت کے روز پھر دوبارہ ای سے ہم تم کو نکال لیں گے جیسا پہلی بار اسے پیدا کر چکے ہیں۔" (ص ۲۲۲، تغییر بیان القر آن، مطبوعہ تاج کمپنی لا ہور و کر اچی) جسٹس پیر محمہ کرم شاہ از ہری فرماتے ہیں: "حضرت آدم علیہ السلام جو ابو البشر

ہیں جب ان کو مٹی سے پید اکیا گیا تو کویا ہر انسان کا اصل مٹی ہوایا اس کی دجہ یہ ہے کہ نطفہ غذا سے تیار ہو تا ہے اور غذا کیں زمین سے اگتی ہیں کویا ہر صحف اپنی اصل د نطفہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کے لحاظ سے من سے پیدا کیا گیاہ پھر مرنے کے بعد قبر میں دفن ہو تاہ اور قیامت ک ر د زامی ب نکالا جائے گا۔ '' (ص۱۱، تغییر ضیاءالقر آن، جلد سوم، مطبوعہ لا ہور ) غیر مقلد دہایی عالم جناب ثاداللہ امرت سر ی فرماتے ہیں: "سنوایہ تو کچھ مشکل بی نبیں ای میں سے ہم نے تم کو لینی تمہارے باپ آدم کو پیدا کیا ہے اور ای میں ہم تم کو بعد موت لوٹادیتے میں اور ای زمین ہتا ہے تم کوا یک د نعہ کچر لینی قیامت کے روز ز ندہ کر کے نکالیں ہے۔ "(ص۷ ۲ ۳، تغییر نتائی مطبوعہ نتائی اکاد می، لاہور) علامہ قاضی شاداللہ پانی پتی (م ۱۲۱۶ھ) فرماتے ہیں:'' یعنی تمہارے باپ آدم کو اور تمہارے جسمانی مادہ کو ہم نے زیمن کی مٹی ب بنایا۔ نطفہ غذاب پیدا ہو تا ہے گی ہر آدمی کے مادۂ تخلیق کی پیدائش زمین سے ہی ہوتی ہے۔ بغوی نے عطاء خراسانی کا قول نقل کیاہے کہ جس جگہ آدمی دفن ہونے دالا ہو تاہے ای جگہ کی مٹی فرشتہ لے کر نطفہ پر چیز کتاب پھر اس نطفہ اور مٹی ہے آدمی کا جسم بنتاہے۔عطاء کے قول کا د کیل دہ حدیث ۔ ب حضرت عبداللہ بن مسعود ہے مردی ہے کہ رسول اللہ علیک نے فرمایا جو بچہ ہیدا ہ<sub>ک</sub> اب اس کی ناف میں دو مٹی ضرور ہوتی ہے جس سے اس کی ہیدائش ہوتی ہے پھر جب دہا پلی بدترین عمر (بڑھاپ) کو چنچ جاتا ہے تو جس مٹی ہے اس کی تخلیق ہوتی ہے ای کی جانب لوٹادیا جاتا ہے اور ای میں دفن کیا جاتا ہے۔" ( تغییر مظهری، جلد بفتم ص ۹۲ سو،ار دوتر جمه، مطبوعه ایجایم سعید تمپنی کراچی) حضرت علامه التلغيل حقى (م ٢ ١١٣هـ) تغيير روح البيان ميں فرماتے ہيں: - · بیہ · · · بر کہ اس سے دہ مٹی مراد ہے جو عز رائیل علیہ السلام نے بامر الٰہی آدم علیہ السلام کے لئے جملہ روئے زمین ے المحالی تقی ..... خبیں تمہارے باپ آدم علیہ السلام کی دساطت سے پیدا فرمایا آدم و حواطیبی السلام کے سوا باتی جملہ آدم زادے نطفے سے پیدا ہوئے ادر تنہیں موت کے بعد ای زمین میں د فن کرا کم کے جہاں

97

ے تہارا خیر لیا گیا ہے ..... اور قیامت میں تہارے اجزاء کو جع اور اجماد کو برا بر اور روح کو حماب اور جزاو سزا کے لئے لوٹا کیں گے اور دوسر کی بار نکالنا یوں ہوگا کہ جیسے دہ زمین میں پڑے بیں انہیں دہاں ے باہر کیا جائے گا اس میں کمی قتم کی تجدید نہ ہوگی۔" (ص ۲۰۹۹، فیوض الرحمٰن ار دوتر جمہ روح البیان، مطبوعہ ملتبہ او یسیہ بہاول پور) سیہ قرآن کر کم سے ایک اور ارشاد ربانی ملاحظہ قرما کیں، اللہ کر کم قرما تا ہے: فبعث الله غوابا یہ حث فی الارض لیو یہ کیف یو اری مسوء قد اخیہ قال یو یلتی اعجزت ان اکون مثل هذا الغواب فاو اری مسوء قد اخی فاصبح من الندمین۔ (الما کدہ ۳۱) تو اللہ نے ایک کو ابیجاز مین کر ید تا کہ اسے دکھاتے کوں کر این بیمائی کی لاش چھپا تا تو بچھاتا رہ گیا۔

حضرت مفتی احمہ یار خال صاحب نعیمی اس آیت کے تحت فرماتے ہیں: '' قائیل کے سامنے دو کوے آپس میں لڑے،ان میں سے ایک نے دوسرے کومار ڈالا پھر زندہ کوے نے اپنی چو پنچ اور پنجوں سے زمین کریدی، غار کر کے مرے ہوئے کوے کو اس میں رکھاادر مٹی اد پر سے ڈال دی۔''(ص ۸۷)، تفسیر نور العرفان)

جتاب اشر فعلی تفانوی فرماتے ہیں: "اب جب (قابیل) قتل سے فارغ ہوا تو اب حمران ہے کہ لاش کو کیا کروں جس سے بیہ راز پو شیدہ رہے جب کچھ سمجھ میں نہ آیا تو پھر آخر اللہ تعالیٰ نے ایک کوادہ ہاں بھیجا کہ وہ چو پنچ اور پنچوں سے زمین کو کھود تا تھا اور کھود کرایک دوسر ے کو کہ وہ مر اہوا تھا اس گڈھے میں د حکیل کر اس پر مٹی ڈالن تھا تا کہ دہ کو ااس قابیل کو تعلیم کر دے کہ اپنے بھائی ہا بیل کی لاش کو کس طریقہ سے چھپاوے۔ (ص ۲۳۲، تغییر بیان القرآن)

لئے قتل کے بعد اس ( قاتیل ) کی مجھ میں نہ آیا کہ ( ہائیل کی ) لاش کو کیا کرے آخر ایک کوے کود یکھا کہ زمین کرید رہا ہے یا دوسر سے مر دہ کوے کو مٹی ہنا کرز مین میں چھپا رہا ہے۔اے دیکھ کر عقل آئی کہ میں بھی اپنے بھائی کی لاش کود فن کروں۔" (ص ۱۳۵، تغییر عثانی، مطبوعہ یہ نہ پریس بجنوں یو پی ایٹر یا ۳۵ ساتھ)

جسٹس بیر محمد کرم شادالاز ہری فرماتے میں:''سواۃ، شرم گاہ، چھپانے کی چیزیلینی لاش۔ کہتے میں کہ ہائیل پہلا شخص ہے جس نے موت کا جام پیا۔ اس لئے قائیل حران ہو گیا کہ میں اب اس کی لاش کو کد حر کروں آخر اللہ تعالیٰ نے ایک کوے کے ذریلے اس کود فن کرنے کا طریقتہ سکھایا۔''(تغیر ضیاءالقر آن، ص194، م5، مطبوعہ لاہور)

جناب ثناءاللہ امرت مری فرماتے ہیں:"( قائل) اییا مبیوت اور مخبوط الحواس ہواکہ اے کچھ سوجھتانہ تھاکہ اس مردیہ کی لاش ہے کیا کرے کچر خدانے ایک کوا جس کے منہ میں ایک مراہوا کواتھا بھیج دیادہز مین کو کرید نے لگا تاکہ اے بھائی کی لاش کاچھیانا سکھادے،بارے اے بھی سمبھ آگئی۔ "(ص ۳۳ النیر ثانی)

علامہ قاضی شاءانڈ پانی پی فرماتے میں : اس جگہ ادا ، ت کا متن ہے بتادینا تعلیم دینا۔ دکھانا مراد نہیں ہے کیوں کہ ویکھنے میں کوے کاد فن کرنا آیا تعام اپتل کی لاش کو دفن کر نااور چیپانا تو شیس دکھایا کمیا۔ سوء قامے مرادا ہے مردہ لاش مردہ لاش کود کھنا برا معلوم ہو تا ہے ( سوء قالنوی ترجمہ برائی ہے) بعض کے نزدیک جسم کا قابل ستر حصہ مراد ہے جس کی ہے پردگی جائز شیس کو کے کو دفن کرنے کی تد ہیر بتائی اور براہ رامت قابتل کو نہیں تائی بلکہ کو کے کورہ نمایا۔ "( ص س مرہ من ہو تا بل کو متر علامہ اسا عمل حق فرماتے میں: "مردی ہے کہ جب قابتل نے این کو تقل کیا تواسے چیش میدان پر چیوڑدیاب اس بیہ معلوم نہیں محاکم داست اند تعالٰ

99

نے دو کوے بیچیج اور اس( قابیل) کے سمامنے آکر لڑنے لگھ ایک نے دوسرے پر حملہ کر کے اپنے مار ڈالا پھر گڑھا کھود کر زمین میں دبادیا، قابیل سیہ ساراما جراد کچشار ہا۔'' (ص۲۱۵،۲۰۹ فيوض الرحمٰن اردوتر جمه روح البيان) الم قرآن کریم میں اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: ثم اماته فاقبر 🕹 (عبس۲۱) پھرا 🗗 (انسان کو)موت دی پھر قبر میں رکھوالا۔ حضرت مفتی احمدیار خاں نعیمی فرماتے میں: خیال رہے کہ سب سے پہلے ہا بیل کی موت قابیل کے ہاتھوں واقع ہو کی۔رب نے ایک کوے کے ذریعے اسے دفن کر نا بتایا بچر حضرت آدم علیہ السلام کی د فات پر فرشتے اولاد آدم کے پاس آئے اور جنتی کافور ہم راہ لائے اور ان کے سامنے آپ کا عنسل و کفن ود فن کیا تاکہ بیہ (اولاد آدم)اسے سکھ لیں، خیال رہے کہ قبر میں دفن بھی مر دہ کی عزت افزائی ہے چوں کہ انسانی ابتداء خاک ہے تو چاہئے کہ اس کی انتہا بھی خاک پر ہو، نیز بری چیزوں کو جلایا جاتا ہے قبر سے میت کی یادگار باتی رہتی ہے۔اچھی چیز کوامانت کر کے زمین میں د فن کیا جاتا ہے لوگ اس ہے فیض حاصل کرتے ہیں۔ در خت کی جزز مین میں، شاخیس زمین پر ہو تی ہیں۔ مکان کی بنیاد زمین میں عمارت اوپر ہوتی ہے ایسے ہی مسلمان مردے کو دفن کرنا نعتوں میں شار فرمایا۔ "(تفسیر نور العرفان ص ۹۳۵) جناب اشر فعلی تھانوی فرماتے ہیں: ''پھر بعد عمر ختم ہونے کے اس کو موت دی پھراس کو قبر میں لے گیا کقولہ تعالی فیھا نعید کم خواہ اول ہی سے خاک میں رکھ دیا جاد العد چند خاك ميس مل جاد ... (ص ١٢٥ - تفسير بيان القرآن) جناب ثناءالله امرت سری فرماتے ہیں: "پھر وہ (انسان) دنیا میں زندہ رہتا ہے جب تک اس کی زندگی مقدر ہوتی ہے پھر جب ختم ہوتی ہے تو اس کو مار کر قبر میں داخل کر دیتا ہے یا جہاں کوئی مرتا ہے وہاں اس کو نظروں سے گم کر دیا جاتا ہے جاہے

100

جل کر راکھ کی صورت میں ہو جائے، دریا میں محصلیوں کی غذا کی شکل میں غرض بر طرح پر دجود بے فنا کی طرف چلاجا تاہے۔ "(ص ۲۰۵، تغییر ثنائی) جناب شبیراحمہ عثانی فرماتے میں:"یعنی مرنے کے بعداس(انسان) کی لاش کو قبر میں رکھنے کی ہدایت کردی تاکہ زندوں کے سامنے یو نہی بے حرمت نہ ہو۔ " (ص ۲۱۲، تغییر عتانی) جسٹس بیر محمد کرم شاہ از ہری فرماتے ہیں:"جب تک اس(انسان) کی موت کا مقررہ وقت نہیں آتا ہزاروں خطرات میں بھی سلامت رہتا ہے۔ بارش کی طرح بریتے ہوئے بم بھی اس کا بال بیکا نہیں کر کیتے ، دعمٰن کی کو کی سازش اس کو گزند نہیں پہنچا سکتی اور جب صدر دفتر ہے اس کی موت کا پروانہ جار کی ہو تا ہے تو کچر ہزاروں محافظوں کے حجم مٹ میں سے بھی موت کا ہاتھ اے اچک لیتا ہے۔ کچر نہ کہیں یہ بحاگ سکتاب۔ نہ چھپ سکتاب نہ خود بنج سکتاب اور نہ اے کو کی بچا سکتاب اور پھر جہاں اس کے خالق کی مرضی ہوتی ہے وہاں اے دفن کر دیا جاتا ہے۔ زمین کا شکم، پر ندوںاور در ندوں کے معدے اور قعر دریائ کامد فن بن سکتے ہیں۔ " (ص٩٥٣، تغيير ضاءالقر آن جلد پنجم) حضرت علامہ اسلعیل حقی فرماتے ہیں: (چرا ہے موت دی)اس کی روح قبض کی اس کے اجل مقدر مسمی کے وقت (پھر اے قبر میں مدفون کرلیا) قبر میں مدفون ہو تا کہ پوشیدہ ہو، اس کی تعظیم د تحریم کے لئے .....ف: کشف الامراد میں ہے کہ اے در ندول کے لئے ایسے آوارہ نہیں پینےکا جاتا، ..... یہ قبر میں د فنانا مسلانوں کا اکرام ے۔ "(ص ۱۱۳، تغیر فیوض الرحمٰن ار دوتر جمہ روح البیان ) حفرت شاہ عبد العزیز محدث دبلوی (م ۱۳۳۹ھ) فرماتے ہیں: "اور بعد موت کے علم کور کرنے کاجو فرمایا یہ مجمی ایک بڑی نعت ہے کہ آدمی کو ساتھ اس کے معززو

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

101

مکرم کیاہے ..... پس کویااشارہ فرماتے ہیں کہ مجموع امات ادر اقبار کا نعتوں میں داخل ہے۔ نہ فرد فرد، اور يہاں پر جاننا جائے کہ گروانے کو اقبار کہتے ہیں اور گاڑنے کو قبر ..... اور الله تعالیٰ کے تحکم کرنے کی صورت مر دوں کو گڑوانے کے داسطے اول بار اس طور ہے واقع ہوئی ہے کہ جب قابیل نے ہابیل کو مار ڈالا اور آدمی کا مریاد نیا میں پہلی بار دہی ہواتھا تو قانیل کو کچھ معلوم نہ تھا کہ اس مر دے کو کیا کرے تو لاحاراس کی لاش کوایک چادر میں باندھ کراپنے ساتھ لئے پھر تا تھا آخر کو جب اس کی لاش کے لئے پھرنے سے تھک گیا توایک جنگل میں غم گین ہو کر بیٹھ گیا کہ ناگاہ دو کوے آ موجود ہوئے اور آپس میں لڑنے لگے یہاں تک کہ ایک کوے نے دوسرے کوے کو مار ڈالا پھراپنے پنجوں اور چونج ہے ریت کواد ھر اد ھر ہٹا کراس مرے کوے کی لاش کو اں گڑھے میں ڈال دیا پھر وہ ریت اس پر ڈال کر خوب ایک تودہ بنادیا۔ قابیل نے معلوم کیا کہ مردے کواس طور ہے دفن کرناچاہیے پس اپنے بھائی کی لاش کو بھی اس طور ہے دفن کر دیاادر قبر بنادی پھر حضرت آدم علیہ السلام نے دفات پائی تو فر شتے آسان سے نازل ہوئے اور ان کی اولاد کے سامنے ان کی جنہیز و تکفین کر کے قبر میں د فن کیااس دوزے یہی طریقہ معمول ہو گیااور یہی تعلیم الہی پہلی بار قابیل کی اولا د کو اس کی استعداد کے قصور کے سبب ہے کوے کے واسطے سے واقع ہوئی اور حضرت آدم علیہ السلام کی ادلاد کو فرشتوں کے واسطے سے تعلیم فرمائی بس سے ایک نہایت بری نعمت ہے کہ اپنے بندوں پر مرحمت کی ہے۔ والا مر دے کی لاش کو دوسر ے جانور وں کی طرح سے گھسٹوا کے پھکوایا کرتے ادر وہ لاش اد ھر اد ھر مار ی مار ی پھر تی اور جب سڑتی کلتی تولوگ اس کی بد بوے بھی جنگ آتے اور بد کو ئیاں کرتے پھر در ندے اس کے اعضااور بند بند کو گلی کویے میں لئے پھرتے اور نایاک جانور وں اور مر دار خور کی خوراک ہو جاتے اور ہر خاص د عام کے سامنے اس کے عیب خلاہر ہوتے اور عزت اور

توقیراس کی لوگوں کی نظروں میں کم ہو جاتی بس اس کی عزت ادر تحریم کے داسطے یہ بات غیب سے تعلیم فرمانی۔ اب آئے ہم اس بات پر کہ ہندو مردب جلاتے میں گارتے نہیں اور کیتے میں کہ آگ ہر نایاک کو پاک کرنے والی اور ہر بد ہو کو منانے وال ے سوجن لو کول کو مڑانا بر یو کرانا منظورے دے د <sup>ف</sup>ن کرتے ہیں اور آگ میں جلاد ینا بہتر ہے۔ جواب اس کابیہ ہے کہ آگ خائن ہے جو چیز اس کو سونیو وہ کھا جاتی ہے اور ز مین امانت دار ہے جو چیز اس میں د فن کرودہ باقی ر بتی ہے بس مر دے کو زمین میں رکھنا بہتر ہے اس بات ہے کہ خائن کو سونییں، اس داسطے آدمی کی بلکہ دوسرے جانوروں کی بھی عادت ہے کہ جس چیز کو چاہتے ہیں کہ محفوظ رکھیں جیسے مال خزانے تو ز مین میں د فن کرتے ہیں اور جب جاہتے ہیں کہ اس کو نیست و نابود کر ڈالیں تو آگ میں جھوک دیتے ہیں اور آدمی کواشنے کا انتظار اور ارداحوں کے داخل ہونے کا اپنے چھوڑے ہوئے جسموں میں در پیش ہے بس مر دے کو آگ میں جلادیتای کے خلاف بادر دومرے یہ کہ مردے کے کمال بے قدری ہے کہ اس کواپنے ہاتھوں سے آگ میں جلادیں اور اس کی خاک ہوا میں اڑا دیں کیوں کہ ایہا معاملہ ناکاری ناپاک چز دں ے کرتے میں اور جب کسی عمدہ یا کمیزہ چیز وں کا باتی رکھنا منظور ہو تاب تو زمین میں د فن کرنے کے سوا معمول نہیں اور جو کتے ہیں کہ آگ بد بو کود فع کرتی بے اور زین اس کے بر خلاف سڑ اتی ہے اور بد بو کرتی ہے جس بیہ بات اس دقت ہو کہ اس چیز کا گچر نکالنامنظور ہواور جب اس کو زمین ہی جی چیوڑ تا مقصود ب تو پھر سڑنے گلنے ہے کیا علاقہ کیوں کہ اس کا بچھ اثر زمین کے لوگوں میں خاہر نہیں ہو تااور باوجوداس بات کے بھی کتنی رطوبتیں بدن کی گل مڑ کر خٹک ہو جاتی میں اور ہاتھ پیر جو ڈبند سب اپن شکل وصورت پر رہتے ہیں بس ایہا ہو تاہے جیسے آد می اپنی زید گانی میں سو تا تعادیہا بی اب بھی سوتا ہے بر خلاف جلانے کے کہ آگ اس کے اندام اور شکل وصورت اور بیئت

# 103

مجموعی کا کچھ اثر باقی نہیں رکھتی اور ہیہ بھی ہے کہ خلقت آدمی کی خاک سے ہے تو موافق کل شنی یوجع الی اصلہ کے اس کواپنی اصل کی طرف پنچا دینا طاہے بر خلاف آگ کے کہ جن وشیطان کی خلقت کامادہ ہے پھر جب آ دمی کے بدن کو موت کے بعد اس میں جلاتے ہیں تو روح لطیف آگ کے دھویں سے مل کر شیاطین ادر جنات کے ساتھ کمال مشابہت پیدا کرتی ہے اور اس سبب سے اکثر روحیں ان لوگوں کی کہ جلائی جاتی ہیں بعد موت کے شیاطین کا حکم پیدا کرتی ہیں اور آ دمیوں سے خیٹتی ہیں اور ایذادیتی ہیں پس د فن کر دینے میں اس شے کارجوع کر دینا ہے اس کی اپن حقیقت کی طرف ادر جلانے میں اس کے برخلاف ہے ..... اور بد بھی ہے کہ آگ سے جلانا میت کے بدن کو پراگندہ کر دیتا ہے کہ اس کے سبب سے روح کا علاقہ بدن سے بالکل چھوٹ جاتا ہے اور آثار اس عالم کے اس ارواح کو کم پہنچتے ہیں اور کیفیتیں اس روح کی بھی اس عالم میں بہت کم سر این کرتی ہیں اور جود فن کرنے میں اجزابدن کے اس اپنے مقام پر سب کے سب اپنے حال پر بر قرار ہو جاتے ہیں تو روح کا علاقہ بدن ہے ازراہ لطف و عنایت کے بحال رہتا ہے اور زیارت کرنے والوں اور دوستوں اور فائدہ لینے والوں کی طرف توجہ روح کی آسانی سے ہوتی ہے کہ بدن کے مکان سے معین ہونے ہے کویاروح کا مکان بھی معین ہے اور آثاراس عالم کے جیسے صدقہ ادر فاتحہ اور تلاوت قرآن مجید کی جواس مقام پر کہ اس کے بدن کامد فن ہے واقع ہوتی ہے تو آسانی سے فائدہ بخشق ہے پس جلادینا کوماروح کوبے مکان کر دینا ہے اور دفن کرنا م ویار وج کا ٹھکانہ بنادینا ہے اور اسی واسطے ان اولیاء اللہ اور صلحاء مومنین سے کہ د<sup>ق</sup>ن کئے گئے ہیں نفع اور فائدہ لینا جاری ہے اور مدد اور فائدہ بھی ان سے متصور ہے برخلاف جلائے ہوئے مر دوں کے کہ بیہ چیزیں ان کے مذہب والوں کے نزدیک بھی اصلاان ے د قوع میں نہیں آتی ہیں حاصل کلام کا یہ ہے کہ د<sup>ف</sup>ن کرنے کاطریقہ آدمی کے <sup>ح</sup>ق

می ایک بڑی فعت ہے۔" ( تغییر فتح العزیز، ص ۷۶،۷۵، مطبوع کت خاند رحمیہ دیو بند، یوپی) قار کمین ! اس تفصیل سے آپ نے جان لیا کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے ملی سے بنایا اور ای میں الے لوٹایا جاتا ہے اور قیامت کے دن ملی بی سے الے نکالا جائے گا۔ یہ تحل میں الے لوٹایا جاتا ہے اور قیامت کے دن ملی بی سے دفن کرنے کا طریقہ اللہ تعالیٰ کا طرف سے تعلیم فرایا گیا اور قرآن بی سے معلوم ہوا کہ یے انسان کی عزت ہے کہ اس کے جم کو مرف کے بعد ذمن میں پوشیدہ کیا جاتا ہے۔ جہ مفردات میں امام راغب اصفہانی (م ۲۰۵۰ ھی) فرماتے ہیں:

علامہ ابن منظور (م 201 م) ''لسان العرب ''عمی فرمائے میں :انسان کے مد فن کو قبر کہتے ہیں جس کی جمع قبور ہے۔ وہ فرماتے میں حدیث شریف میں قبر ستان میں نماز پڑھنے سے منع فرمایا گیا ہے کیوں کہ اس کی دوجہ بادر حدیث شریف میں یہ بھی فرمایا گیا ہے اپنے گھروں کو قبر ستان نہ بناؤ یعنی قبر ستان میں (بغیر کی دیواریا پر دے کے) قبر کی کے سامنے ہوتی ہوں تو نماز پڑھنا منع ہے، جس گھر میں نماز نہ پڑھی جائے دوالیا ہے جیسا قبر ستان۔ دہ فرماتے ہیں قبر مسلمان کی عزت کے لئے ہے یعنی انسان کود فن کیا جانا دلار آدم کی تحریم ہے۔ (جلدا ا، ص یہ، مطبوعہ ہیر دت ۸۰ سمارہ)

قر آن کریم میں ولقد کومنا بنی آدم کے الفاظ موجود میں اور ہم نے اولاد آدم کو مزت دی، تویہ مزت اس کی دفات کے بعد بھی ہے کہ اس کے مردہ جم کی بھی بے حرمتی نہ ہو۔

جدید مختشین کے تیار کردہ فربنگ اردو دائرہ معارف اسلامیہ مطبوعہ لاہور (۱۹۷۸) کی جلد ۱۱/۱ کے ص ۲۴۲ میں ب: "قبر (ع) بتل قبور، میت کو چھپانے ک

# 105

جگہ، مردہ انسان کا مدفن، جہال میت کو دبا کر نگا ہوں ہے او تجل کر دیا جائے۔ بقول راغب اصغبانی، مردے کا ٹھکانا اور قرار گاہ۔ امام راغب کی تعبیر سے قبر کے مفہوم میں دسعت پیدا ہو جاتی ہے اور دہ زیر زمین سے آگے بڑھ کر ہر اس مقام کو اپنے احاط میں لے لیتی ہے جہاں مردے کو ٹھیر نے کی جگہ مل سکے خواہ دہ زیر زمین ہویا زیر آب یا فضا میں اس کے ذرات کی تحلیل ہو، الغرض جہاں بھی مردے کا جہم یا اس کے اجزا پن ہونے دالا تغیر ات کی قبل ہو والغرض جہاں بھی مردے کا جہم یا س کے اجزا ہونے والا تغیر ات کی قبل ہو واتی ہے۔۔۔۔۔ میت کو بے حرمتی سے بچانے اور اس میں رونما ہونے والا تغیر ات کو نگا ہوں سے او محصل رکھنے کے لئے قبر کھود دی جاتی ہوں رائی میں رونما کی تحقیق کی غرض سے یا کسی چیز کے رہ جانے پر قبر کو کھود اجا سکتا ہے۔۔۔۔۔ قیم وں کو کندگی اور کوڑے کچرے سے صاف رکھنا چاہتے۔۔۔۔۔ آخرت اور موت کی یاد تازہ کر نے نیز عبر تہ دفیعت حاصل کرنے کے لئے زیادت قبور مند وب ہے۔ جتاب اشر فعلی تھانو می زمان تے ہیں:

''سوال: قبر کے معنی کیا ہیں، مر دہ انسان کو کہیں غار میں ڈال دینا ای کو قبر کہتے ہیں،اگر قبر کے یہی معنی ہیں تو کوشت خورلوگ مذکورہ بالا بغیر روح کے جسم کو کھانے سے یعنی اس مر دہ جانور کے گوشت کواپنے شکم کے غار میں رکھنے سے ان کا پیٹ بھی مر دہ جانوروں کی قبر کیوں نہیں ہو سکتیں؟

الجواب: قبر نام ہے عالم برزخ کا۔" (امداد الفتادی معروف بہ فتادی اشر فیہ، ۱۳۳۷ھ مطبوعہ مطبع محتبائی دبلی، ص ۱۶۸، جلد ۳)

کتاب "عالم برزخ" (مطبوعہ ادارہ اسلامیات، لاہور کے ص۵ پر جناب قار ی محمد طیب فرماتے ہیں "انسان دوچیز وں سے مرکب ہے، جسم اور روح، اس کا مجموعہ ہی نفس انسانی کہلا تا ہے۔ اس نفس انسانی کو طبعا تین جہانوں سے گز رنا ہے۔ ایک دنیا جو

دارالعمل ب، ایک آخرت جو دار القرار ب اور ایک برزخ جو دارالا تظار ب- ان متنوں جہانوں کے احکام اور ان کی نوعیت الگ الگ ب۔ د نیامی جسم اور جسمانی زندگی اصل ہے، روح اس کے تابع ہو کر اس کے اثرات قبول کرتی ہے۔ برزخ میں روح اور روحانی زندگی اصل ہے، جسم اس کے تابع ہو کر اس کی نعمت و مصیبت کے اثرات قبول کرتا ہے خواہ دہ اپن ہیئت پر ہویا بکھر جائے۔اور آ فرت روح وجسم کا کمل امتراج جس میں ہر ایک اپنے اپنے تاثر میں مستقل ہے اور ہر ایک کا بنا ایزادر اک اور اینا ابنا انتفاع ہے۔ برزخ چوں کہ دنیا اور آخرت کے بج میں باس لیے اس کاان دونوں جہانوں ہے تعلق ہے۔ آدمی جیے برزخ میں رہے ہوئے آخرت کی نعیم وقجیم کا مشاہدہ کر تاہے، روحانی طور پر ان سے متلذ ذیا متاکم ہو تا بادر مد برات آخرت کی زمارت ہے بھی مشرف ہو تاے،ایے بی برزخ میں دیتے ہوئے دنیا کی معلومات سے بھی حسب حیثیت ومرتبد مستفید ہوتا ہے، دنیادالوں کے ائمال خیر یعنی دعا دایصال ثواب، افاضه باطنی اس تک پینچتر میں حتی که وہ ایل دنیا ک زیارت سے بھی منتقع ہوتاہے، بچر خود بھی اپنے اس قتم کے تصر فات، د عاادر ہمت باطن ے افاضہ انوار و کیفیات حتی کہ این ملاقات وزیارت کا بھی انہیں موقع دیتا ہے جس کے لئے نصوص شرعیہ موجود ہیں۔" (اس موضوع پر مزید تفصیل امام غزالی رحمته الله علیه کی مشہور کماب "احیاء علوم الدين" کي جلد جبار م من ديکھي جاڪتي ہے۔) ۲۰ قادی دارالعلوم دیوبند (بدلل و تکمل) مطبوعه دارالا شاعت،ار د د بازار، کراچی، مَنَى ١٩٨٦ء جلد پنجم میں ہے کہ :" بلاضر ورت نغش کو قبر ہے نکالنا بھی ممنوع ہے اور نماز دوبارہ پڑھنا بالکل غیر مشروع ہے، ہر گز درست نہیں اور یہ (نغش کو قبر ے نکالنے کا) نعل ببت براہ۔ "(ص ۳۱۳)

## 107

"د فن کرنے کے بعد شرعاً نکالنامیت کا قبر ے اور دوسر ی جگہ د فن کر نادر ست نبیں ہے۔ "(ص ٢٠٣) ای فادیٰ میں سوال نمبر ٢٥٣ کا عنوان ہے "مٹی ہوئی قبر کو تازہ کرنا کیسا ہے؟" اس کے تحت سوال ہے: "مولانا عبدالرحلن صاحب نے عارضہ طاعون میں ر حلت کی، ٢٢ صفر ٢٣٣ اھ میں۔ اب مولو کی صاحب کے والد نے قبر کھد وائی اور کہا کہ نہ کفن ہے نہ ہڑ کی ہے از سر نو خالی قبر بنا کر تیار کر دی، آیا خالی قبر پر فاتحہ پڑ ھنا کہ نہ کفن ہے نہ ہڑ کی ہے از سر نو خالی قبر بنا کر تیار کر دی، آیا خالی قبر پر فاتحہ پڑ ھنا البواب: سے ظاہر ہے کہ اس قدر عرصہ تک مردہ کی ہڑ کی او جسم اور کفن کہاں رہ سکتا ہوئے تھا اگر چہ وہ خاک ہو جاتا ہے اور چوں کہ قبر مولو کی صاحب کی وہ ہو تھی جس میں دود فن ہوئے تھا اگر چہ وہ خاک ہو گاتوں کی نشانی کی تجدید بغر ض علامت اور سلام و فاتحہ خوانی کے درست ہے۔"

اس فآدلی کے مرتب حاشیہ میں لکھتے ہیں۔ "و فی شرح المنیة عن منیة المفتی المختار انه لایکرہ التطیین (روالحتار باب ملاة الجنائز ص ۸۳۹)قوله وبزیارة القبور ای لاباس بھا بل یندب م ۸۳۳ /۱ (محمد ظفر الدین)"۔ (ص۳۹۹)

ص ۸۸ ۳ پر ہے: "سوال (۳۰۲۲) اگر بوجہ عذر کے مردہ کو تابوت میں رکھ کر گھر میں دفن کرے اور بعد میں زائل ہونے عذر کے اس تابوت کو نکال کر دوسر ی جگہ دفن کرناجائز ہے یا نہیں؟ الجواب: دفن کے بعد میت کویا اس کے تابوت کو قبر سے نکالنا درست نہیں ہے ولا یخرج منہ بعد اہالة التواب الا لحق ادمی کان تکون الارض مغصوبة او

الحذت بشفعة۔" "اخران المیت عن القمر بعد الد فن درست نہیں۔"(ص ۸۷ ) ص ۲۴ میں عنوان ہے:"و فن کے بعد مردہ نہیں نکالا جاسکا۔" "سوال (۲۹۹۲): قبر سے مردہ کمی صورت میں نکالا جاسکا ہے یا نہیں ؟اگر نکالا جائے قودہ کیا مجبور کی ہوگی؟"

الجواب: در مختار ش ب ولا يخوج منه بعد اهالة التراب الا الحق ادمى كان تكون الارض مغصوبة او اخذت بشفعة ويخير المالك بين اخواجه و مساواته بالارض كما جاز زرعه والبناء عليه اذا بلى وصار توابا. (الدرالتخار على إمش ردالكراب صلاة المياز م م مهم /۱) اس كا حاصل يه ب كه ميت كو قمر ب يعد مثى ذالتي كم نه نكالا جاوب عمر حقوق عباد كى وجه سه مثلاً زش مفصوبه اور غير كى زيمن ش بدون مالك كى اجازت كه د فن كرديا جاد الى موالك كو الختيار ب كه ميت كو نكواد ب ياز مين كو برابر كرد ب اور نشان قمر كانه كر في ديما الى بس يكى جواب ب موال ه كودك.

"سوال:(۳۰۱۵)جو قمر بیٹھ جائے پاگر جائے اس کو پور می قبر از سر نو تیار کراتے میں، بیہ شر عاجائز ہے پانا جائز؟ الجواب:اس میں کچھ حریق میں۔(می ۳۸۴)

"دیدہ دورانستہ پر ان قبر کو بحالت موجود گی میت کے بدون کے بکود ناجائز نہیں۔" (ص۵۵۳)

☆ "موال(۳۰۲۹): قبر کو پختہ بنانے اور ان پر قبہ وغیر ہینانا احادیث یے ثابت <u>میا</u> میں اور ایک بالشت کے برابر اگر بطور آثارینا دی جائے تو اس میں کچھ حرج تو منہیں ؟ حضور علیظ کار د ضہ مبارک کب بیایا گیا ہے اور بے ہوئے کو گرانا کی ایے ؟

الجواب: قبر کو پختہ بنانے اور اس پر کچھ بنانے کی ممانعت صدیت شریف میں آئی ہے حدیث کے الفاظ یہ بیں: نہی دسول الله مَنْنَظِنَمْ عن تجصیص القبور و ان یکتب علیها وان یبنی علیها۔ (رواہ مسلم) اور شامی میں نقل کیا ہے وقیل لا یکر ہ البناء اذا کان المیت من المشائخ والعلماء والسادات۔"(اور کہا گیا کہ ہر گز تاپندیدہ نہیں جب کہ میت مشائخ وعلاء اور سادات کی ہو۔ یعنی ان کی قبروں پر گنبدیا عمارت بنانا کر دہ نہیں )۔

'' قبور کے انہدام کا حکم فقہاء رحمہم اللہ نے کہیں نہیں کیا اور بعض آثار ہے ثبوت قبہ کا معلوم ہو تا ہے چناں جِہ <sup>م</sup>نقول ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علی نبیناد علیہ السلام کی قبر پر پہنچے اور وہاں دور کعت نفل پڑھی ادر انہدام قبہ کا تھم نہیں فرمایا لہٰذا یہ فعل انہدام قبات کا جس نے کیا اچھانہ کیا اور قبر پر کوئی علامت رکھنا خود آں حضرت علینہ کے فعل سے ثابت ہے کما ورد فی الصحاح (اخرجه ابوداؤد باسناد جيدان رسول الله عُلَيْكُم حمل حجرا فوضعه عند راس عثمان بن مظعون وقال اتعلم به قبر اخي وادفن اليه من مات من اهلی۔ (جیسا کہ صحیح احادیث میں آیا ہے ابوداؤد نے اچھی اور مضبوط اساد کے ساتھ بیان کیا کہ رسول اللہ علیہ نے حضرت عثان بن مطعون (م اھ) کی قبر کے سر ہانے بھر لگایادر فرمایاس سے ہمارے بھائی کی قبر کی شناخت ہو گی اور یہاں اینے گھر والوں میں ہے د فات یانے والے کو د فن کریں گے ) اور اثر حضرت عمر ہے معلوم ہوا کہ ان کے زمانہ میں بھی وجود قبہ کا تھا۔ والنفصیل فی کتب السیر ''۔ (ص ٩٨ ٣ ـ مراة الجنان اليافعي، ص ١٠ /١)

جناب اشر فعلی تھانوی نے ''النگٹف'' کے ص ۲۳۸ پر اس حدیث کو نقل کیاادر لکھا کہ زیارت د فاتحہ خوانی ادر بیچان کے لئے قبر پر علامت لگانے میں کچھ حرج نہیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

غیر مقلدوں کے جناب ثاواللہ امرت سر ی کے قرآد کی ثنائیے بن ۲ کے ص۳ پر ہے:"موال: قبر پر میت کانام اوروفات تاریخ متلک مر مر کے چقر پر کندہ کر واکر قبر پر بطوریاد داشت کے گاڑنالزروئے قرآن دحدیث جائز ہے یا نہیں؟ جواب:۔ آں حضرت علیق نے ایک پھر ایک صحابی کی قبر پر رکھ کر فر پایا تھا اس

لے رکھتا ہوں یہ قبر پیچان لیا کروں۔ پھر پر نام میت لکھوا کر سر بانے کی طرف کھرا کر دیا جائے تو میرے دنیال میں منع نبیں۔ مدینہ شریف کے قبر سان میں آج تک بھی امام مالک رحمتہ اللہ علیہ کی قبر پر اسی طرح کا ایک پھریا لکڑی کی تختی کھڑی ہے۔ (۳۱ منی ۳۰)"

حضرت المام غزالی رحمتہ اللہ علیہ کی مشہور کتاب "احیاء علوم الدین" کا اردد ترجمہ جناب محمد احسن نانو توی نے "غداق العار فین " کے نام سے کیار جو مطبع نول کثور لکھنو کے طبع ہوا، اس کی جلد چہارم میں ص ۲۲۸ پر یہ عنوان ہے: " تیسرا بیان چند نوشتوں کے بیان میں جو قبروں پر لکھے طے۔ " دار الفکر، بیر دت سے طبع شدہ عربی کتاب، احیاء علوم الدین جلد چہارم کے ص ۵۹۹ پر یہ عنوان یوں ہے: " ابیات و جدت مکتو بة على الفور ۔ "

مزید ملاحظہ فرما کیں: مجمع بحار الانوار جلد سوم میں ہے: سلف نے اہل فضل، اولیاء اور علاء کی قبروں پر عمارت رینانا، مباح (جائز) قرار دیا ہے تاکہ لوگ ان کی زیارت کریںاوراس میں آرامپاکیں۔(مطبوعہ لکھنو کس ۱۴۰ / ۳)

علامہ طاہر فتی (م ۹۸۱ھ) فرماتے میں: "وقد اباح السلف ان یبنی علی قبر المشانخ والعلماء المشاهیر لیزورهم الناس ویستریحو بالمجلوس فید۔ سلف نے مشہور علاہ مشائحکی قبرول پر عمارت بنانے کی اجازت دکی ہے تاکہ لوگ ان کی زیارت کو آکمی ادر اس (عمارت) میں میٹے کر آرام پاکس۔ "(مطبوعہ نول کتور،

لكھنۇ، ص١٨ /٢)

ملاعلی قاری (م ۱۰۱۳ھ) نے بھی اسی طرح ذکر فرمایا اور کتاب، "مطالب المو منین " میں ہے کہ سلف نے مشہور علاء و مشائح کی قبر وں پر عمارت بنانا مباح رکھا ہے تاکہ لوگ زیارت کریں اور اس میں بیٹھ کر آرام لیں لیکن اگر زینت کے لئے عمارت بنائیں تو حرام ہے۔ مدینہ منورہ میں صحابہ کرام کی قبر وں پر الحظے زمانے میں قبے (گنبد) تعمیر کئے گئے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس وقت جائز قرار دینے ہے ہی سہ ہوا۔ حضرت شخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ (م ۱۵ ماد) نے مدارت الدید ق میں مطالب المو منین سے نقل کیا ہے کہ سلف نے مشہور مشائخ وعلاء کی قبر وں پر تجر کرنا جائز و مباح رکھا ہے تاکہ زائرین کو آرام ملے اور اس کے سائے میں بیٹھ سکیں۔ اسی طرح مفاتح شرح مصانتے میں بھی ہے اور مشاہیر فقہا میں سے اسلحیل زاہری نے بھی اسے جائز قرار دیا۔

حضرت مفتی احمد یار خان تعیمی این کتاب "جاء الحق "مطبوعہ تجرات کے ص ۲۹۲ پر فرماتے ہیں " منتقی شرح موطا امام مالک (م ۹ کا ھ) میں ابو عبد سلیمان علیہ الرحمہ فرماتے ہیں : وصوبه عمو علی قبو زینب بنت جحش و ضربته عائشه علی قبر اخیها عبد الرحمن وضوبه محمد ابن الحنفیة علی قبر ابن عباس و انما کو هه لمن ضربه علی وجه المسعة و المباهة - حفرت عمر نے (ام المو منین) زینب بنت بحش (م ۲۰ ھ) کی قبر پر قبہ (گنبہ) بنایا اور حفرت عائشہ صدیقہ نے اپن ہمائی عبد الرحلن (م ۵۳ ھ) کی قبر پر قبہ الند عنهم) اور جس نے قبہ بنانا مکر دہ کہا ہے تو علی ) نے ابن عباس کی قبر پر قبہ بنایا اور محمد بن حفید (م ۸۱ ھ) (ابن حفرت علی ) نے ابن عباس کی قبر پر قبہ بنایا اور محمد بن حفیہ (م ۸۱ ھ) (ابن حفرت علی ) نے ابن عباس کی قبر پر قبہ بنایا اور جس نے قبہ بنانا مکر دہ کہا ہے تو علی ) مزیر جناری میں بھی ابن عباس دی اللہ تعالی عنہ میں اور جس نے قبہ بنانا مکر دہ کہا ہے تو عنی شرح بخاری میں بھی ابن عباس دخوں اللہ تعالی عنہ کی قبر پر قبہ بنا نے کا تذکرہ ہے۔

دامنی رہے کہ یہ گنبدان لئے نہیں بنائے جاتے کہ قبر پر سامیہ ہو بلکہ دہاں آنے دالے زائرین کی سہولت و آرام کے لئے بنائے جاتے ہیں۔ تذہ

تغیر روم البیان عمل انما یعمی مسجد الله کے تحت بے: فینات قبات علی قبور العلماء والاولیاء والصلحاء امر جائز اذا کان القصد بذلك التعظیم فی اعین العامة حتی لایحتفر صاحب هذا القبر علماءوالیا، و ملحاء کی قبروں پر گنیدو غیره دنانا، جائزكام بے جب که اس كامقعد لوگوں کی نگاہوں می عظرت پیداكر نابو تاكہ لوگ اس قبروالے كو حقير (كم تر) نہ جانیں۔"

جناب اشر فعلی تعانوی کی کتاب یوادر النوادر کے ص ۳۵۰ (مطبوعہ ادارہ اسلامیات،لاہور ۱۹۸۵ء)اور کمالات اشر فیہ ص۸۸۸(مطبوعہ مکتبہ تعانوی)، کراچی میں ہے:

"موال: آن اخبار الجمید می ایک معمون سید سلیمان ندوی صاحب کا میر کی نظر سے گزراجس می سید صاحب موصوف نے تحریر فرمایا ہے کہ نجد یوں کے دست انتظام سے بعض مز ارات د موالد کی تخریب جو بعض اخباروں میں شائع کی گئی ہےاول تو دوپاید جوت کو نمیں پہو پٹی، دد مرے حر ارات و موالد ند کورا صلی نمیں بلکہ خلفاہ بکا امیہ و عباسیہ کے تقمیر کردہ ہیں اور ان کے منہدم کر نے میں کو کی مضافتہ نمیں تیر سے ان مقامات پر بدعاتی رسوم جاری ہیں جن کا انداد اخرور کی می ہو تک کو تیر می ساجد کی ساقہ مما کمت پائی جاتی ہے اگر سے تو ضح در ست ہو تک کا رو کا کا تیر عبالی کو تی ساح مما کمت پائی جاتی ہے اگر میت و ضح در ست ہے تو کیا مر در کا کنا تو میں میاجد کی ساتھ مما کمت پائی جاتر اور کر تا ہے تو کیا اس کے ساتھ بھی ای سلوک جائز ہے جو اپ اصواب سے مطلح فر ملیا جائے۔ الجواب سید القبود یعنی قبو سید اهل القبود مشیقہ ما منعلف القبول و الدبود کا قیا کرد ہو اس مع الفاد ہے۔ حدیثوں می منعوس ہے کہ

آب کا د فن کرنا موضع وفات ہی میں مامور بہ ہے اور موضع وفات ایک بیت تھا جو جدران دسقف پر مشتمل تھااس سے معلوم ہوا کہ آپ کی قبر شریف پر جدران دسقف کے مجن ہونے کی اجازت ہے اور بناء على القبو سے جو نہى آئى ہے وہ وہ ہے جہاں بناء للقبو ہواور یہاں ایسانہیں۔اب رہاس کابقاءیا ابقاء سوچوں کہ بعد د فن کے خلفاء راشدین میں سے کسی نے اس بناء کے بقاء پر نکیر نہیں فرمایا بلکہ ایک موقع پر استیقاء کی ضر درت شدیدہ ہے صرف سقف میں ایک رو شن دان کھولا گیا تھا جس ہے اس بناء کا مشروع ہونا بھی معلوم ہو گیااور خاہر ہے کہ بقاءالیں اشیاء کا بدون اہتمام ابقاء کے عاد ۃ ممکن نہیں اس لئے اہتمام ابقاء کی مطلوبیت بھی ثابت ہو گئی اور چوں کہ عمارت کا ایتحکام ادخل فبی الابقاء ہے اس لئے اس کی مقصودیت بھی ثابت ہو گئی خصوص جب اس میں اور مصالح شرعیہ بھی ہوں مثلاً حضور اقد س علیت کے جسد مطہر کو اعداء دین ے محفوظ رکھنا کہ ان کا تسلط (نعو ذ باللہ منہ) یقیناًمفوت احرّ ام ہے اور جسد مبارک کے احترام کا مقصود ہو نااصلی بد یہات ہے ہے اور اس حکمت پر علاءاس ارنے آپ کی سہادت جلیہ کے انتفاء کو مبنی فرمایا ہے اور مثلاً آپ کی قبر معطر کو عشاق کی نظر ہے مستورر كهناكه اسكانظر آناغلبه عشق ميس محتمل تحاافضاء الى التجاوز عن الحدود المشوعيه کو جيسا مرض دفات ميں کئي وقت کے بعد حضور ﷺ کا چرہُ انور ديکھ کر قريب قعاكه نماز كااہتمام ہى درہم برہم ہو جائے جس كا فوٹو حضرت شخ سعدى رحمته الله عليہ نے اس شعر میں کھینچاہے ی در نمازم خم ابروئ تو چوں یاد آمد حالتے رفت کہ محراب بہ فریاد آمد اور بے دونوں امر (جو کہ حافظ للمصالح الشرعيه ہونے کے سبب مقصود ہیں( بدون بقاء بناء کے خاص اہتمام والتحکام کے محفوظ نہیں رہ کیلتے اس لئے مقد مہ

متصود ہونے کے سبب میہ اہتمام بھی مقصود ہو گیا۔ نیز قبر منور ایسے موقع پر ہے کہ اس کے پیچیے مسجد کا حصہ ہے بدون حاکل کے قبر کی طرف تجہ دواقع ہوتا ہے تو اس بناہ میں حیلولہ کی بھی مصلحت ہے پس ثابت ہو گیا کہ ایکھ صلمی کی طرح قبو ایکھ منل قبری کا بھی تھم کیا جاوے گا۔ • اصفر ۳۲ ساتھ"

افاضات یومیہ ، حصہ بفتم ، (مطبوعہ اشرف المطالع تھانہ بھون ۱۹۴۱ء) کے ص ۱۹۰ میں ہے، جناب اشر فعلی تحالوی فرماتے ہیں:

"ہمارے معزز دوست نواب جشیر علی خان نے بھی یہ سوال لکھ کر بھیحا کہ حدیث میں قبر پر عمارت بنانے کی ممانعت تو معلوم ب تو کیا اس حدیث کی روے حضور کے گنبد شریف کا شہید کر دینا بھی واجب ب؟ چوں کہ بناہ على القبو ک ۔ حدیث میں ممانعت ہے اس لئے اول تو میں متح پر ہوا کہ پاللہ کیا جواب دوں کیوں کہ اس کے تو سوینے سے بھی ذہن ابداء کرتا تھا کہ نعو ذباللہ حضور کے گند شریف کو شہید کردینے کے متعلق نتو کی دباجائے یہ تو کی صورت میں ذو قاکوارا ہی نہیں تھا لیکن اس حدیث کے ہوتے ہوئے تح مرضر ور تھا کہ اس کی کیا توجیہ ہو سکتی ہے۔ ای پر پشانی میں تھا کہ اللہ تعالٰی نے دست گیری فرمائی۔ فورا سجھ میں آیا کہ اس حدیث میں صرف بناء على الفبوك ممانعت ب قبو في البناءكي تو ممانعت نبين اور حضوركي قبر شریف ابتداء بی سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے حجرب کے اندرب جو قبر شریف ے پہلے ہی کا بنا ہوا ہے قبر کے بعد تواس پر کوئی ممارت نہیں بنائی گئی لہٰذااس حدیث کا حضور کے گنبد شریف ہے کوئی تعلق نہیں، نہ دواس ممانعت میں داخل ہے۔ " الله الأمن في اس تغصيل ب كل مسائل جان التي اور بد مجمى جان ليا كه موت دراصل جسم ہے روح کی مغارقت کے لمحاتی مرجلے کانام ہے اور موت کے بعد کی دنیا " برزخ" کہلاتی بادر برزخ کے معنی پردے کے میں یعنی جسم بصورت میت نظر

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

115

بھی آتا ہو گر مردہ برزخ کے حال میں ہے، عام لوگوں کی نگاہوں سے اس کا حال پوشیدہ ہے۔ موت کے بیہ معنی نہیں کہ انسان محض نیست و نابود ہو جاتا ہے، علامہ منادی (م ۳۱۰۱ه) کی التیسیر شرح جامع صغیر مطبوعہ الریایش ص ۱/۳۰۳ میں ہے: الموت ليس بعدم محض والشعور باق حتى بعد الدفن حتى انه يعرف ذائرہ۔ موت بالکل عدم نہیں اور شعور باتی ہے یہاں تک کہ بعد دفن بھی یہاں تک کہ اپنے زائر (زیادت کرنے والے) کو بیچانتاہے۔ فآو کی عزیزی جلد دوم ص ۲۶۲ میں ب: "اور اموات کے پاس جو شخص جاتا ہے اور دعا کرتا ہے اور کلام کرتا ہے تو ان اموات کو بیرسب معلوم ہو تا ہے اس داسطے کہ ان کے حواس باقی رہتے ہیں۔" امام ابن ماجہ (م ۲۷۷ سے استاد امام ابو بحر عبد اللہ بن محمد بن عبید ابن ابی الد نیا (م ۲۸۱ه)روایت کرتے ہیں امام اجل بکر بن عبداللہ مزنی (م ۴۰۱ه) سے کہ انہوں نے فرمایا: مجھے حدیث کپنچی کہ جو شخص مرتا ہے اس کی روح ملک الموت کے ہاتھ میں ہوتی ہے لوگ اسے غنسل دکفن دیتے ہیں اور وہ دیکھتا ہے کہ اس کے گھر دالے کیا کرتے ہیں دہان ہے بول نہیں سکتا کہ انہیں شور و فریاد ہے منع کرے (شرح الصد در ص ۳۹) لینی مردے جواب تو دیتے ہیں خواہ اے زندہ نہ سن یا کیں۔ چناں چہ صحیح بخار ی د صحیح مسلم میں حضرت ابوسعید خدر ی د ضی اللہ عنہ (م ۴۷ ھ) ہے مر وی ہے کہ رسول اللہ میں علیہ فرماتے میں: جب جنازہ رکھاجا تاہے اور مر داے اپنی کر دنوں پر اٹھاتے ہیں، تو اگر (وفات شدہ) نیک ہو تاہے کہتاہے مجھے آگے بڑھاؤ (لیعنی جلد لے چلو)اور اگر بد ہو تا ب (تو) کہتا ہے ہائے خرابی اس کی کہاں لئے جاتے ہو۔ ہر شے اس کی آواز سنتی ہے سوائے انسان کے اور اگرا نسان سنے توب ہو ش ہو جائے۔(بخار می ۲۵ /۱/) صحیح مسلم شریف ص ۲ ۲ /ا میں ہے حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ (م ۳۳ھ) نے اپنے فرز ند حضرت عبداللہ (م۲۵ھ) سے حالت نزع میں فرمایا جب مجھے

#### 116

دفن کر چکو تو بحص بح تم محم کر آست آست من ذالنا پجر میری تبر کے گردا تی دیر تحمیر - د مناکد ( جتنی دیر عمل) ایک اون ذن کیا جائے اور اس کا کوشت تعمیم ہو یہاں تک کہ عمل تم انس حاصل کرون اور جان لوں کہ اپن رب کے بیسیج ہوئے (فرشتوں) کو کیا جواب دیتا ہوں۔ حضرت شخ محقق شاہ عبدالحق محد دولوی شرح منظور عمل اس حدیث کو بیان کر کے لکھتے میں "جب بجے د فن کرنا تو بحص پر زی د مرد کو احساس ہو تا ہے کہ اور جس چیزے زندہ کو دارد وتکلیف ہوتی ہاں سابت کا کہ مرد کو احساس ہو تا ہے کہ اور جس چیزے زندہ کو دارد وتکلیف ہوتی ہواں اس کا مرد کو احساس ہو تا ہے کہ اور جس چیزے زندہ کو دارد وتکلیف ہوتی ہواں سے میت کو بھی ہوتی ہے۔ (افت المعات ص ۱۳۷۷)۔ المصن ام عبدالرزاق (م ات عنہ از دیکھا کہ ایک (مرده) عورت کے مر عمل محکمی کی جارتی ہو تو فر ایا کیوں الند عنہا نے دیکھا کہ ایک (مرده) عورت کے مر عمل محکمی کی جارتی ہو تو فر ایا کیوں الیٹ مرد کی پیٹانی کے ال کھینچ ہو یعنی اے کوں تکلیف دیے ہو؟

اس تنصیل میں قبر بنانے اور دفن کے بعد میت کی قبر کو اکھاڑنے کی ممانعت مجکی تار کین نے لما حظہ فرمالی اور قبر پر عمارت بنانے کے حوالے سے مجلی علاج دیو بند کے فتوکی میں لما حظہ فرمالی اکد علامہ شامی نے سادات اور علامہ و مشارع کے مبارک گنید ) و غیرہ بنانے کو کروہ (ناپندیدہ) نہیں فرمایا اور رسول کر یم علی تی کے مبارک گنید شریف کے بارے جناب اشر فعلی تحافوی کے وہ فتوے بھی ملاحظہ فرمائے قبر اور اس سے متعلقہ مساک واحکام کے بارے میں تمام مکاتب قکر کے علام ہے تمام تفصیل نقل کی جائے تو پوری الگ ضخیم کتاب ہو جائے، تاہم چند ضرور ی یا تی مختصر اچیش کر دہا ہوں، قار کی ملاحظہ فرما کی:

۲۴ اعلیٰ حضرت امام اہل سنت مولانا شاہ احمد ر ضاخان فاضل بریلو کی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ اس حوالے سے اپنی کماب" اہلاک الوہا بیتین علی تو ہین قور المسلمین ۲۲۳ الھ "اور

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

این فراو کی رضوبید میں جو پچھ تح یر فرماتے میں اس کا خلاصہ پیش کر تا ہوں، وہ فرماتے میں علائے کرام کا اتفاق ہے کہ مسلمان کی عزت مردہ و زندہ برابر ہے۔ محقق علی الاطلاق رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ (ما۵۸ھ) فنتح القد سر میں فرماتے ہیں: الاتفاق علی ان حومة المسلم میتا کحومة حیا۔ اس بات پر اتفاق ہے کہ مردہ مسلمان کی عزت و حرمت زندہ مسلمان کی طرح ہے۔ (ص ۲۰۱۲)

نی کریم علیلة فرماتے میں تحسو عظم المیت واذاہ تحسر ، حیا۔ مردے کی ہڑی کو توڑنااور اے ایڈا پنچانا ایسا، ی ہے جیسے زندہ کی ہڑی توڑنا۔ اے امام احمد اور ابوداؤداور ابن ماجہ نے بسند حسن ام المو منین حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالٰ عنہا ہے روایت کیا۔ یہ حدیث مند الفردوس میں ان لفظوں سے ہے، رسول کریم علیلیہ فرماتے میں المیت یؤ ذیدہ فی قبرہ ما یؤ ذیدہ فی بیتد مردے کو قبر میں مجمی اس بات سے ایڈا ہوتی ہے جس سے گھر میں اسے اذیت ہوتی ہے۔ (ص ۱۹۹ / ا۔ الدرة الفاخرہ فی کشف علوم الآخرة، امام غزالی، ص ۱۱۲)

فقاد کی نتائیہ ج ۲، ص۹۴ میں بھی ہے کہ مسلم مردہ کی ہٹری کا احترام لاز م ہے اور یہی حدیث بیان کی گئی ہے۔

علامہ مناوی، فیض القدیر شرح الجامع الصغیر، مطبوعہ ہیر وت ص ۵۵۱ / ۴ میں فرماتے ہیں افاد ان حومة المومن بعد موته باقیة۔اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ مسلمان کی عزت وحرمت بعد موت کے بھی ویسے ہی باقی ہے۔

سیدنا عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ (م۳۳ھ) فرماتے ہیں: اذی المومن فی موتد کاذاہ فی حیاتد۔ مسلمان مردہ کو ایذاد ینا ایسا ہے جیسے زندہ کو، اے ابو بمر بن ابی شیبہ نے روایت کیا، ردالحتار اور دیگر معتمد کتب میں ہے، علاء فرماتے ہیں: المیت یتاذی ہما یتاذی ہہ الحی۔ جس بات سے زندوں کو ایڈا پنینچتی ہے

مردے بھی اس سے تکلیف پاتے ہیں۔(ردالمحمار مطبوعہ مصر ص ۱/۲۲۹)

علامہ ابو محربوسف بن عبداللہ بن محمد ابن عبد البر (م ۲۹۳۹ ) ۔ حضرت شخ محقق شاہ عبد الحق محدث دالموی علیہ الرحمہ نقل فرماتے ہیں: یہاں ے فائدہ حاصل ہونے دالی بات میہ ہے کہ جن چیزوں ۔ زندہ کو در دوالم پنچتا ہے ان سب سے مردہ کو بھی الم پنچتا ہے اور سے لازم ہے کہ جن چیزوں ۔ زندہ کو لذت حاصل ہو ان تمام چیزوں ۔ میت کو بھی لذت حاصل ہوتی ہے۔ (اصفة اللمعات، ص/۱۹۲۱)

قادی نذرید جا کے ص ۲۵۲ من غیر مقلدوں کے "شیخ الکل فی الکل" بجی فرماتے میں: "جن چیزوں سے زندہ کو تلایف ہوتی ہے مردے کو بھی تلایف ہوتی ہے۔ "ص ۱۵۱ پر فرماتے میں: "رمول میں بینے نے فرمایا میت کی ہڈی توڑ تا ایسا تی ہے چیسے زندہ آدمی کی ہڈی توڑنا، لیتی ان دونوں کا گناہ برابر ہے۔ لیجی نے کہا میت کی قو بین کر تا ایسا تی ہے چیسے زندہ کی تو بین کر تا۔ این مالک نے کہا میت بھی ای طرح دکھ محسوس کرتی ہے جیسے زندہ۔ عبداللہ بن مسعود نے کہا میت بھی تلایف محسوس کرتی ہے اور جیسے زندہ آدمی لذہ سے موس کر تا۔ مین مجلی کرتی ہے۔ "

<sup>12</sup> ہمارے علاء نے بیال تک تعریح فرمانی کہ قبر ستان میں جو نیار است نکالا می ہوائ میں آد میوں کو چلنا حرام ہے۔ (روالحیار مطبوعہ معر، ص ۲۲۴/۱) اور فرماتے ہیں کہ مقبرے کی گھاس کا ننا کر دہ (نالیندیدہ) ہے کیوں کہ جب تک وہ ترو تازہ رہتی ہے اللہ تعالٰی کی صبح کر تی ہائ سے اموات کا دل بہلتا ہے اور ان پر رحت البی کا نزول ہو تا ہے۔ ہاں خشک (سو تکی) گھاس کا ننا جائز ہے گر دہاں سے تراش کر وہ گھاس جانور دں کے پاس لے جائیں، جانوروں کو قبر ستان میں گھاس چرنے کے لئے چھوڑنا متع ہے۔ (فاد کی ہند یہ، معلومہ پشاور، ص ۱۷۲ / ۲)

خصاصیہ ے روایت کی اور لفظ امام حنفی کے ہیں کہ رسول اکر میلین نے ایک صحف کو قبر وں کے در میان جو تیاں پہن کر چلتے ہوئے دیکھا تو فرمایا، کم بختی تیری،اے جو تیوں والے،اپنی جو تیاں اتار دے۔ (شرح معانی الآثار، مطبوعہ کراچی ص ۳۳۲/۱۔ فناد ک نذیر یہ میں بھی بیہ روایت درج ہے)

نی کر یم تلی فرماتے میں: لان یجلس احد کم علی جمرة فتحرق ثیابه حتی تخلص الی جلدہ خیولہ م ان یجلس علی قبو۔ (سنن الی داؤد، ص ۱۹۰۲) بے شک آدمی کو آگ کی چنگار ی پر بیفار ہنا یہاں تک کہ دواس کے کپڑے جلا کر جلد (کھال) تک توڑ جائے اس کے لئے بہتر ہے اس سے کہ قبر پر بیٹے۔اسے مسلم اور ابوداؤداور نسائی اور ابن ماجہ نے حضرت سید نا ابو ہر مرہ در ض اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا۔

لگانے کی دجہ سے تو بین محسوس کرتی ہے۔(اصحة الملعات ص ۲۹۹، ۱۶۰) امام علامہ محدث عارف باللہ حکیم الامة سید می محمد بن علی ترند می رحمتہ اللہ علیہ (م ۲۵۵هه) نے اس توجیه پر جزم (اس دجہ اور دلیل کو پنة) فرمایا۔ تصرح (صاف طور پر واضح) فرماتے میں کہ ارواح کو ان کی بے حر متی اور شطیعی شان معلوم ہو جاتی ہے،اس لیے ایڈ پاتی ہیں۔

علامہ سیدی عبدالغی نابلسی رحمتہ اللہ علیہ (م ۱۱۳۴ ھ) نے حدیقہ ندیہ (مطبوعہ فیصل آباد، ص۵۰۵/۲) میں نواد رالاصول بے نقل کرتے ہوئے فرمایا، اس کے معنی سہ بیں کہ ارواح این ذکت واہانت جان لیتی ہیں، پس انہیں اسے اذیت ہوتی ہے۔ ابن ماجه (مطبوعه کراچی ص ۱۱۳) مل ہے، عقبہ بن عامر (م ۵۹ھ) روایت کرتے میں کہ نبی کریم علیقہ فرماتے میں: لان امشی علی جموۃ اومنیف او اخصف نعلى برجلي احب الى من ان امشى على قبر-البتہ چنگار كايا كوار پر چلنایا۔ پنی یادک ۔۔ اپنی جوٹی گا نصنا بچھے اس ۔۔ زیادہ پیند ہے کہ میں کمی قبر پر چلوں۔ الترغيب والترجيب (مطبوعه مصر ص ٢٤ ٣ / ٣) مي ب، حضرت عبد الله بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ (م ۳۳ھ) فرماتے میں: لان اطاء علی جعرة احب الی من أن أطاء على قبو مسلم، (روادالطم انى في الكبير باساد حسن قاله المام عبد العظيم) ب شک بھی آگ پر پاؤں رکھنا زیادہ پیارا نے مسلمان کی قبر پر پاؤں رکھنے ہے،اے طرانی (م ۲۰ سره) نے معجم کمیر میں اساد حسن ے روایت کیا جیسا کہ امام عبد العظیم (م۲۵۶ ۵) نے کہاہے۔ کمی صحابی نے حضرت عبداللہ بن مسود رضی اللہ تعالٰی عنہ سے قبر پریاڈل رکھنے کا منلہ یو چھا توانہوں نے فرمایا: کھا اکوہ اذی المعومن فی حیاته فانی اکره اذاه بعد موته، میں جس طرح مسلمان کی ایزااس کی زندگی میں عکر دہ( ناپندید ہ)ر کھتا ہوں یو نہی اس کی موت کے بعد اس کی ایذ اناپند کریتا ہوں۔

ان احادیث کے مطابق علمائے اسلام نے قبر پر چلنے، بیٹھنے اور پاؤں رکھنے سے سخت منع فرمایا ہے۔ علماء نے واضح فرمایا ہے کہ قبر ستان میں میت کے لئے قبر کھود نے یا میت کو دفن کرنے کے لئے جاتا ہو اور قبروں کے در میان خالی راستہ نہ ہو تو ایس مجبور کی میں نہایت احتیاط سے چلتے ہوئے کسی قبر پر پاؤں آجائے تو ضرور ۃ ایبا کرنا، جائز ہو گالیکن ایسی اہم ضرورت کے بغیر جائز نہیں ہو گااور قبروں کو رو ند نایا قبروں پر بیٹھنا سخت ناپند یدہ ہے اور ایبا کرنے والا گناہ گار ہو گا۔ طریقہ محد یہ مطبوعہ د، بلی ص بیٹھنا سخت ناپند یدہ ہے اور ایبا کرنے والا گناہ گار ہو گا۔ طریقہ محد یہ مطبوعہ د، بلی ص قبروں کاروند تاہے۔

شرح الصدور میں ہے امام محدث حافظ الحدیث ابو بحرین ابی الدنیا، حضرت ابو قلابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ (م ۲۰۱۳ ) ہے رادی کہ میں ملک شام ہے بصر ہ کو آتاتھا، پھر ایک قبر بر مر رکھ کر سور ہا، جب جاگا تو ناگاہ سنا کہ قبر والا مجھ سے شکایت کر تا اور فرما تا ہے کہ تونے رات مجر مجھے ایڈا پنچائی۔ ای کتاب میں ہے کہ امام حافظ ابن مندہ، قاسم بن خیمر ہ (ماااھ) سے رادی کہ کی فخص نے ایک قبر پر پاؤں رکھا، قبر سے آداز آئی: المیك عنى ولا تؤدونی، اپن طرف بٹ لین جھ ہے الگ ہو جاادر مجھے ایذانہ دے۔ (احیاء علوم الدين ص ٥٣٣ / ٢ مين امام غزالى اور كتاب الروح ص ٨ مين ابن قيم ن بحى ان روایات کو نقل کیا ہے)۔ اور مراقی الفلاح مطبوعہ کراچی ۳۳۲ میں ہے: مر دوں کو جو توں کی پچل (چلنے میں جو توں ہے جو آواز آتی ہے اس) سے تکلیف ہوتی ہے۔ فآدی عزیزی ج۲ کے صفحہ ۲۴۸ میں ہے: "صحیح احادیث میں دارد ہے کہ آں حضرت عليه في فرمايا:ادفنوا موتا كم وسط قوم صالحين فان الميت يتاذى من جار السوء کما يتاذى الحى لينى دفن كرواين اموات كو نيك لوگوں كے در میان میں اس واسطے کے میت کواذیت ہوتی ہے برے ہمسایہ ہے جس طرح زندہ کو

بر يمسايد سے اذيت ہوتى ہے۔"

فاضل بريلوى عليه الرحمه فرمات بين بجمه الله تعالى تحم مسله آفآب كي طرح رد شن ہو گیا، جب حضور اکر م میکاند نے قبر پر بیٹھے اور اس سے تکمیہ لگانے اور قبر ستان میں جو تا پہن کر چلنے والوں کو منع فرمایا اور علماء نے اس خیال ہے کہ قبروں پر پاؤں نہ پڑی تو قبر ستان میں جو نیاراستہ نکالا گیا ہواس میں چلنے کو بھی حرام بتایاادر تھم دیا کہ قبروں پر یاؤل نہ رکھیں بلکہ قبر کے پاس (قبر کو تکمیہ بناکر) نہ سوئیں، زیادت میں بھی آداب ملحوظ رکھیں، قبروں پر (اگنے والی) تازہ گھاس نہ کا نیں اور سو کھی گھاس کا نیں تو وہاں سے لے جاکر جانور وں کوڈالیں، جانور دں کو قبر ستان میں گھاس چرنے کے لئے نہ چیوژیں اور داضح طور بر صاف فرمایا که زندہ دمر دہ مسلمان کی عزت برابر ہے ادر جس بات نے زندوں کوایڈ المپنچتی ہے مردے بھی اس سے تکلیف یاتے ہیں ادر مردوں کو تکلیف دیناحرام بے تواس سے اندازہ کرلیا جائے کہ قبر سمان یا قبروں پر دینے کا مکان بنا کراس میں چلنا پھرنا، بیٹھنالیٹنا، بول و ہراز (پیشاب ویا نیانہ) کر نااور جماع (ہم بستری) کرنایا قبروں کومسمار کر کے ان پر چلنے کاراستہ بناناادر قبروں کوپاؤں ہے رد ند ناکس قدر تقیین جرم ہو گاادہ ایسا کرنے دالے پر کتناعذ اب ہو گا؟

۲۰ قادی رضویہ میں بے: "مسلہ ! کیا فرماتے میں علائے دین اس مسلہ میں کہ قدیم قبر اگر کسی وجہ سے تکحل جائے لینی اس کی مٹی الگ ہو جائے اور مردہ کی میڈیاں وغیرہ خاہر ہونے لکیس تواس صورت میں قبر کو مٹی دینا جائز ہے یا نہیں ؟اگر جائز ہے تو کس صورت ہے دینا چاہے؟

الجواب: اس صورت میں اے منی دینا فقط مائز بی نہیں بلکہ داجب ہے کہ سرّ مسلم لازم ب اور اس بارے میں کوئی صورت بیان میں نہ آئی، سرّ (چیپایا) لازم ہے اور کشف (کھولنا) ممنوع، اس طرح چیپا کمیں (میت اور قبر کو) زیادہ نہ کھولنا پنے۔

واللرتعالى اعلم وقد انكشفت قدم لما انهدم جدر الحجرة الشريفة في زمان الوليد ففزع الناس وظنوا انها قدم النبي مُلَيِّ فما وجدوا احدا يعلم ذلك حتى قال لهم عروه لا والله ماهى قدم النبي عَلَيْكُمْ ما هي الاقدم عمر رضي الله عنه تعالىٰ عنه كما في صحيح البخاري عن هشام عن ابيه واخرج ابن زباله وغيره ان قال عمر بن عبدالعزيز رضي الله تعالىٰ عنه لمن امره ببناء الحائط ان غط مار أیت ففعلد وليد (م ۹۲ ه) کے زمانے میں جب روضہ پاک کی د یوار منہد م ہوئی توایک قدم کھل گیا جس ہے لوگ گھبر اا مٹھے،ا نہیں گمان ہوا کہ نبی کریم ﷺ کا قدم مبارک ہے۔ کسی ایسے آدمی کو تلاش کیا جو اس سے آگاہ ہو (یعنی ہیچانتا ہو) یہاں تک کہ حضرت عردہ (م ۹۴ ص) نے کہااللہ کی قشم یہ نبی یاک ﷺ کا قدم مبارک نہیں یہ تو حضرت عمر رضی اللہ تعالٰی عنہ کا ہی قدم ہے، جیسا کہ صحیح بخار کی ملیں ہشام بن عمروہ (م ۲ ۱۳ اھ) سے مر و کی ہے وہ اپنے والد سے راد کی ہیں اور ابن زبالہ وغیرہ نے روایت کی ہے کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ تعالٰی عنہ (م ا اه) نے جس کو (وہ) دیوار تعمیر کرنے کا حکم دیا تھا اس سے فرمایا، جو تم نے دیکھا اسے چھپادو،اس نے ایسابی کیا۔ بخار کی جلد اول کے حوالے سے یہی داقعہ حضرت مفتی احمد یار خان تعیمی نے بھی اپنی کتاب جاءالحق کے ص ۲۸۳ پر نقل کیااور علامہ قرطبی نےالتذ کرہ مطبوعہ ہیر وت کے ص۸۰ ایرا سے نقل کیا ہے۔ 🖈 جناب اشر فعلی تھانوی کی کتاب شوق وطن ص ۲۹ (مطبوعہ کراچی) میں ہے: "عن ابن عمر أن النبي مُنْتُسُم قال أن المومن إذا مات تجملت المقابر بموته فليس منه بقعة الاوهي تتمنى ان يدفن فيهار (روادابن عدى دابن منده دابن عساكر) ترجمہ:ابن عمرے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ مومن جب مرجا تا ہے تو تمام

مواقع خیر کے اس کے مرنے <u>برای</u> آرائش کرتے ہیں سوکوئی حصہ ان میں کااییا نہیں ے جواس کی تمنانہ کرتا ہو کہ دوا*س میں مد*فون ہو۔''۔۔۔۔ص<sup>س</sup> ۳۲ پر بے:''عن اب<sub>ع</sub> سعيد الخدري أن رسول الله تُنْكِنُّه قال إذا دفن العبد المومن قال له القبر مرحبا واهلا اما ان کنت لاحب من يمشي على ظهري الى فاذا وليتك اليوم وصرت الى ستوى صنعي بك فيتسع له مدبصرهه ويفنح له باب الي الجنة قال وقال رسول الله لمنتظم القبر روضة من رياض الجنة او حفرة من حفو الناد . (اخرجه الترمذي)ترجمه : حفزت ابوسعید خدری ہے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ جب بندہ مومن د فن کیا جاتا ہے تو قبر اس ہے کہتی ہے بیا با و فرود آکه خانه خانه تست، توان سب میں میرے نزدیک زیادہ محبوب ہو تا تھا جو میر کی سطح بر چلتے تھے سوجب آج میں تیر ککار پر داز بنائی گنی ہوں ادر تو میر پے پاس آیا ب تو میر امعاملہ اپنے ساتھ دیکھے گا پس حد نظر تک دہ اس پر فراخ ہو جاتی ہے ادر بہشت کی طرف اس کے لئے دروازہ کھول دیا جاتا ہے اور رسول اللہ ملک نے بد بھی فرمایا کہ قبریا توجنت کے باغوں میں ہے ایک باغ ہے (یعنی صالح کے لئے)یا دوزخ کے خند قوں میں سے ایک خند ق ب (طالح کے لئے) ".....م ۳۳ پر ب: "عن اب هريره قال قال رسول الله منتشج والذي نفسي بيده ان الميت اذا وضع في قبره ان يسمع خفق نعالهم حين يولون عنه فاذا كان مومنا جاء ت الصلوة رأسه والزكوة عن يمينه والصوم عن شماله وفعل الخيرات والمعروف والاحسان الى الناس من قبل رجليه فيوتى من قبل راسه فتقول الصلوة ليس من قبلي مدخل فيوتي من قبل يمينه فتقول الزكوة ليس من قبلي مدخل فيوتى من قبل شماله فيقول الصوم ليس من قبلي مدخل فيوتى من قبل رجليه فيقول فعل الخيرات ومايليها من المعروف والاحسان الي

الناس ليس من قبلنا مدخل و في آخر الحديث فيعاد الجسد الي اصله من التراب ويجعل روحه في النسيم الطيب وهو طير اخضر تعلق في شجر المجنة (اخرجه ابن ابي شيبه والطمر انى في الاوسط وابن حبان في صحيح والحاكم والسبيقي) ترجمہ:۔حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قشم اس ذات کی جس کے قبضہ میں میر ی جان ہے کہ مردہ جب قبر میں رکھا جاتا ہے وہ لوگوں کی دالیسی کے وقت ان کی جو تیوں کی آواز سنتا ہے پس اگر وہ مومن ہوا تو نماز اس کے سر ہانے آجاتی ہےادرز کو ۃاس کے داہنی طرف اور روزہ اس کے بائیں طرف اور خیر ادر نیکی ادر احسان لوگوں کے ساتھ کیا تھادہ پیروں کی جانب آجاتا ہے سواگر سر ہانے کی طرف عذاب آتا بے تو نماز کہتی ہے میر ی طرف سے جگہ نہیں ملے گی پھر داہنی طرف ہے آتا ہے توز کوۃ کہتی ہے کہ میر کی طرف ہے جگہ نہیں ملے گی پھر بائیں جانب ہے آتا ہے توروزہ کہتا ہے میر می طرف ہے جگہ نہیں ملے گی پھریاؤں کی طرف آتا ہے توامور خیر اور جو نیکی اور احسان کے کام لوگوں سے کئے تھے وہ کہتے ہیں کہ ہماری طرف سے جگہ نہ مطے گی اور اس حدیث کے آخر میں ہے کہ پھر جسد تواپنی اصل لینی خاک میں مل جاتا ہے (لینی اکثر ورنہ بعض کے اجساد بحالہ رہتے ہیں)۔ ( 🛠 )ادر روح اس کی ہوائے لطیف یاارواح طیبہ میں رہتی ہے اور وہ سنرہ پر ندہ کے قالب میں ہو کر در خت جنت میں جاگزیں ہو جاتی ہے۔"

میل قبر ش مرجم بوسیده نمین موتا، اولیادالله، باعمل علام، شهدام، الله کی رضا چاہ یے لیحی طالب تواب والا موذن، باعمل حافظ قرآن، سرحد کاپال بان، طاعون میں مبر کے ساتھ اور اجر چاہتے ہوئے مرجانے والا، کثرت سے الله کاذکر کرنے والا، یہ وہ لوگ میں جن کے بدن بکڑتے نہیں۔ (شرح زر قانی علی الموطا مطبوعہ معرص ۲۰۸۲)۔ امام عبد الرزاق (ما، ۳ھ) کی المصنف مطبوعہ میر وت کے ص ۲۰۸۳ / امیں بے، دھزت جایر بن عبد الله رضی الله عند (م ۵ مے) فرماتے ہیں کہ رسول کر یم علی کی کار شاد ہے: جب مافظ قرآن مرتاب الله تعالی زمین کو تعلم فرماتا ہے کہ اس کا کوشت نہ کھانا، زمین عرض کرتی ہے اے رب میں اس کا

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

126

علامہ کمال الدين الا ميرى (م ۸۹ مد ) كى مشہور حربي كماب " حيات الحيوان الكبرى "كا اردو ترجمه ادارہ اسلاميات، لا ہور نے ١٣٦٢ ه مى شائع كيا ب، كماب پر در بن اردو ترجمه نظاروں كے نام مد بين: محمد عباس فتح نورى، محمد عرفان مرد هنوى، نار احمد كو نذوى، اس كماب كى جلد دوم كے ص ٩٢ سے سورة البرو بنى كان مد فتل اصحب الاخلدود المنار ذات الوقود كے تحت بر سوں بعد بحى قبر مى جم صحيح و سالم رہن كے حوالے سے بدواقد (جو عربي كماب مطبوعه مصركى جلدادل كے ص ١٢ سرير در بن بر البنى قار كمين كے لئے كمل نقل كرد باہوں لا مطر ہو:

"اس آیت کی تغیر میں مؤلف، رسول اللہ علیظ کی ایک حدیث جو کہ صحیح مسلم و دیگر کتب حدیث میں منقول ہیں، بیان کرتے ہیں، اس حدیث کو حضرت صہیب د صن اللہ تعالیٰ عنہ نے روایت کیاہے، دہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ایک باد ثاق تھااور اس کے بیہاں ایک کا بن اور بروایت دیگر ساحر تھا، ایک دن اس نے بادشاہ ہے کہا کہ چوں کہ میں اب بوڑھا ہو گیا ہوں ادر ججھ کواندیشہ ہے کہ اگر میں مرحمیا توبیہ میرا علم تم ہے منقطع ہو جائے گا، لہٰذاتم میرے لئے کو ٹی ذہین ادر سریع الفہم لڑ کا حلاش کر د د تا کہ اس کو میں اپنا یہ علم سکھا دوں۔ چناں چہ باد شاہ نے اس کی مذاء کے مطابق ایک لڑ کا تلاش کرادیااور اس کو تھم دیا کہ وہ شاہی ساحر کے پاس تعلیم حاصل کرنے کے لئے آیا کرے۔ چناں چہ وہ لڑ کا ساحر کے پاس آتا، اس رائے میں کسی راہب کی ایک خافظاہ ہمی تھی۔ (معمر کہتے ہیں کہ میرے گمان میں نصار کی اس وقت تک دین حق پر قائم تھے، یعنی بیر راہب اس وقت دین حق پر تھا۔) چناں چہ لڑ کا جب ساحر کے پاس آتا جاتا توراستہ میں اس راہب کے پاس بھی میٹھ جا تااور اس سے بات چیت کرتا، چناں چہ اس کو ساحر کے ماس چینجنے میں بچھ دیرلگ جاتی، اس پر ساحر نے لڑکے کے دالدین سے کہلا بھیجا کہ تہارے لڑکے نے میرے پاس آنا بہت کم کر دیا ہے۔ لڑکے نے ساح کی اس

# 127

شکایت سے راہب کو بھی مطلع کر دیا، چناں چہ راہب نے لڑکے سے کہا کہ جب تجھ کو ساحرے ڈر لگا کرے تو تم اس سے میہ کہہ دیا کرنا کہ مجھ کو گھر والوں نے ردک لیا تھااور جب گھر والے دیر سے (گھر) چینچنے پر تجھ سے باز پر س کریں تو کہہ دیا کرنا کہ مجھ کو ساحر نے دیر سے تچھوڑا ہے۔

چناں چہ لڑکا کچھ دن ایسا ہی کر تار ہا، ایک دن وہ چلا آ رہا تھا کہ ایک دابہ عظیمہ ( بڑا جانور) نمودار ہواادر لوگ اس کے ڈر سے راستہ چلنے سے رک گئے۔ لڑ کے نے جب یہ نظارہ دیکھا تو دل میں سوچنے لگا کہ آج ساحراور راہب کا عقدہ کھل جائے گا۔ کہ آیا ساحر سچاہے یاراہب؟ چتاں چہ اس نے ایک پھر اٹھایااور سے کہہ کر کہ ''یااللہ!اگر تیرے نزدیک راہب کاعمل ساحر کے عمل سے محبوب ہے تواس دابہ کوہلاک کر دے۔''(دہ پتھر)اس (جان در) کے مار دیا۔ خدا کی قدرت کہ پتجر کگتے ہی وہ جان در ہلاک ہو گیا۔ یہ دیکھ کر لوگ آپس میں کہنے لگے کہ اس لڑ کے کو کوئی ایساعلم حاصل ہے جو دوسر دں کو (حاصل) نہیں۔اتفاق سے باد شاہ کا ایک مصاحب نابینا تھا۔ جب اس کو اس واقعہ کاعلم ہوا تو وہ لڑ کے کے پاس پہنچاادر کہنے لگا کہ اگر تو میر می بینائی داپس لادے تو میں تجھ کو اتناانعام دوں گا۔ لڑ کے نے جواب دیا کہ مجھ کوانعام کی قطعی حاجت نہیں،البتہ میری آپ ہے یہ شرط ہے کہ اگر آپ اچھے ہو گئے (یعنی آپ کی بینائی واپس آگن) تو کیا اس ذات یاک پر جس کے تحکم ہے آپ اچھے ہوں گے۔ایمان لے آئیں گے؟ نامینانے بیہ شرط منظور کر لی ادر کہا کہ میں ضرور اپیا کروں گا، چناں چہ لڑ کے نے اللہ تعالٰی سے اس کے لئے دعا ما تگی، چناں چہ د عاضم ہوتے ہی نابینا( شخص) بینا ہو گیااور اس نے دین حق قبول کر لیا۔ اس کے بعد بیہ (بینا ہونے والا) صحف حسب معمول باد شاہ کی مجلس میں آکر بیٹھ مکیا بادشاہ نے اس کو بیناد کچھ کر پو چھا کہ بیہ تیر ی بینائی س نے لو ٹادی؟ اس نے جواب دیا کہ میرے رب نے۔ باد شاہ نے حیرت ہے یو چھا کہ کیا میر ے سوا تیر اادر بھی کو کی

رب ب ؟ اس فے جواب دیا کہ میر ااور تیر ارب اللہ ب یہ جواب من کر باد شاہ نے ایک آرہ متکوایا اور اس ( شخص) کے سر پر چلوا کر (اس شخص کے) دو نکڑ کے کراد ہے۔ لمام تر فد کی کی دوایت کے مطابق یہ دابہ (جس کو لڑ کے نے چقر سے ہلاک کیا تھا) شیر تھااور جب اس لڑ کے نے داہب کو شیر کے ساتھ اپنے اس واقد کی اطلاع دی تو راہب نے کہا کہ تیر کیا ایک خاص شان ہے اور تو اس کی دجہ سے آزمائش میں متا ہو کا گر خبر دار، میرا کی سے کچھ قد کر مذہ کرنا۔

امام ترمٰد کی فرماتے ہیں کہ جب باد شاہ کوان متیوں محفصوں کا حال معلوم ہوا تو اس نے ان ( میٹوں ) کو طلب کر لیااور راہب و نامینا کو آرو ہے چر دادیا در لڑ کے کے بارے میں سہ تھم دیا کہ اس کو فلال پہاڑ پر لے جا کر سر کے مل گرادد۔ چناں چہ باد شاہ کے فرستادگان اس (لڑ کے) کو پہاڑ پر لے گئے اور جب انہوں نے اس (لڑ کے) کو (پہاڑ ے پنچے) گرانے کا قصد کیا تولڑ کے نے بیہ دعاما گلی کہ "یااللہ توجس طرح چاہے ان کو میر کاطرف سے بھگت لے۔" چناں چہ یہ کہتے ہی دولوگ (جو لڑکے کو گرانے آئے یتھ دہ خود ) پہاڑ ہے لڑ حکنے گئے اور صرف لڑ کا باتی رہ گیا۔ چناں چہ دہ لڑ کا داپس باد شاہ کے پاس پہنچا۔ باد شاہ نے اس سے یو تھا کہ میر بے آدمی کمبال گئے ؟ لڑ کے نے جواب دیا که الله تعالی نے میر می طرف سے ان کا بھگتان کردیا۔ اس پر بادشاہ نے تھم دیا کہ اس لڑ کے کولے جاکر سمند ریمن ڈیود و۔ چناں چہ اس باد شاہ کے آدمیوں نے اس (باد شاہ) کے تحکم کی تقیل کی اور اس کو لے جا کر سمند ر میں دھکا دے دیا، لیکن اللہ تعالٰی نے لڑ کے کے بجائے ان لو گوں کو ہی ڈبو دیااور وہ لڑ کایانی پر چل ہوا صحیح و سالم باہر نگل آیا ادر باد شاہ کے پاس آگٹر اہوا۔ باد شاہ لڑ کے کو دیکھ کر بہت متحیر ہوا۔ آخر کار لڑ کاخود بل باد شکاه س مخاطب مو کر بولا که کیادا قعی آب کااراده میری جان کینے کاب؟ باد شاه نے اثبات میں جواب دیا۔ اس پر لڑ کے نے کہا کہ تم مجھ کو ہر گز نہیں ماریکتے ،البتہ اگر مجھ کو

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## 129

مارنا ہی ہے تو اس کی ترکیب میہ ہے کہ بچھ کو ایک تختہ سے بائدھ کر ایک تیر سے کہ کر مارو "بسم اللہ دب ہذا الغلام " گر مارنے سے پہلے تمام لوگوں کو ایک میدان میں جت کر لینا۔ چناں چہ باد شاہ نے سب لوگوں کو جت کر کے لڑکے کے ترکش سے ایک تیر نکال کروتی الفاظ کہہ کر تیر اس کے مارا، چناں چہ تیر سید ھالڑکے کی کن پٹی پر جالگا اور اس کو ختم کر دیا۔ لڑکے نے اپنا ہاتھ شہید ہوتے وقت اپنی کن پٹی پر رکھ چھوڑا تفا۔ چناں چہ سہ سارا معاملہ دیکھ کر مجمع نے بیک زبان ہو کر کہا کہ ہم اس لڑکے کے رب پر ایمان لائے باد شاہ کے مصاحبین نے باد شاہ سے کہا کہ پہلے تو آپ صرف تین ،ی شخصوں کے مسلمان ہونے سے گھر ارب سے گر اب سے سارا عالم مسلمان ہو گیا اور آپ کے مخالف بھی ہو گیا، اب آپ کیا کریں گے ؟ سے سرار عالم مسلمان ہو گیا اور اخدود (خند قیس) کھودی جا کیں اور ان میں آگ اور لکڑیاں بھر دی جا کیں، اس کے بعد ان تمام لوگوں کو اس میں ڈال دیا جائے، چناں چہ ایسا ہی کیا گیا اور جو شخص بھی اسلام ان تمام لوگوں کو اس کو آگ میں جموں دیا گیا۔

امام مسلم نے اپنی روایت میں یہ اضافہ بھی کیا ہے کہ جب خند قیس کھود کر اور ان میں آگ جلا کر اہل اسلام کو اس میں جمو نکا جارہا تھا تو باد شاہ کے فرستادگان، ایک عورت کو جس کی کود میں ایک شیر خوار بچہ تھا، آگ میں ڈالنے کے لئے لائے، چنال وہ عورت بچہ کی وجہ سے بچھ مضحمل کی ہو گئی، مال کی یہ حالت دیکھ کر وہ شیر خوار بچہ بول اٹھاادر کہا کہ امال جان! گھر ایتے نہیں کیوں کہ آپ حق پر ہیں۔ ابن قتیعہ نے کہا ہے کہ اس بچہ کی عمر صرف سات ماہ کی تھی۔

امام ترندی فرماتے ہیں کہ دہ لڑکاجو شہید کر دیا گیا تھا (جس کو باد شاہ نے ایک تیر کے ذریعہ شہید کیا تھا) حضرت عمر (رضی اللہ عنہ ) کے عہد خلافت میں قبر سے بر آید ہو اتھااور اس کاہا تھ بد ستور اس کی کن پٹی پر رکھا ہو اتھا۔

محمہ بن اسحاق، صاحب میرت نے لکھا ہے کہ اس لا کے کانام عبد اند بن ال اسر تفاحضرت عمر (رضی انلہ عنہ) کے عہد میں نجر ان کے کی شخص نے اپنی کمی خرورت سے ایک و میانہ کھودا تو وہاں سے (اس شبید) لا کے کی لا ش بر آمد ہو کی جو ایک دیوار کے نیٹچ گڑی ہو تی تقلی لڑ کے کا ہاتھ تیر لگنے کی وجہ ہے کن پٹی پر رکھا ہوا تقااور اس کی انگل میں ایک اظو محلی جس پر " دہی الملہ " تکھا ہوا تفاد اس واقعہ کی دب حضرت عمر (رضی انلہ عنہ) کو بذرائعہ تح میا طلاح دی گئی تو آپ نے لکھ کر بیجبا کہ لا ش کواس کے حال پر چھوڑوہ دچناں چہ لوگوں نے اپنا تی گیا۔

سیلی فرائے میں کہ لاش کے اپنی اصلی حالت میں قائم رہنے کی تقدیق اس آیت کریمہ سے ہوتی ہے۔ ولا تحسب الذین قتلوا فی سبیل الله اموا تا۔ الا یہ (جولو گ اللہ کی راہ میں مارے گھے ان کو مر دہ مت سمجھو۔)

اس کے علاوہ آل حضور علیظ کی اس حدیث سے بھی تصدیق ہوتی ہے اور وہ (حدیث) یہ ب:"ان الله حوم علی الارض ان ما کل اجساد الانبیاء۔(اللہ تعالٰ نے ذمین پر حرام کردیا ہے کہ دہ انبیاء علیم السلام کے جسوں کو کھائے۔)"

یہ حدیث ابوداؤد نے روایت کی بے اور ایو جعفر الداود کی نے مجی اس کو روایت کیا ہے۔ مگر ان کی روایت می شہداء، علاء اور مؤذن لوگ بجی شال میں، لیکن وہ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں کا اضافہ غریبہ بے۔ (لیکن داود کی نقد الل علم میں سے میں) این بیشکوال کا قول ہے کہ جس باد شاہ کے عبد میں احدود النار کا واقد ہوا، اس (باد شاہ) کانام " یو سف در نواس" تھااور یہ حیر اور مضافات حیر کا تحکر ان تھااور نجر ان اس کیا یہ تحت تھااور بقول دیگر اس باد شاہ کانام "ذرعہ دوانواس" تھااور بقول سر قند ک بے دین یہود یہ کا مشقد تھااور یہ واقد (اخدود النار کا) رسول اللہ ملیک کی بخت سے سز ( - ) سال قبل بیش آیا اور واقد من مذکور راجب کانام تحتوین تھا۔

## 131

جناب اشر فعلی تعانوی فرماتے ہیں: " حضور علیق کی قبر مبارک کے لئے بہت پھ شرف حاصل ہے کیوں کہ جمد اطہراس کے اندر موجود ہے بلکہ حضور ( علیق ) خود، یعنی جمد مع تلبس الروح اس کے اندر تشریف رکھتے ہیں، کیوں کہ آپ ( علیق ) قبر میں زندہ ہیں، قریب قریب تمام اہل حن اس پر متفق ہیں، صحابہ کا بھی یہی اعتقاد ہے۔ حدیث میں بھی نص ہے: ان النبی اللہ حی فی قبرہ یوذق کہ آپ ( علیق او ہے حدیث میں ندہ ہیں اور آپ کورز ق النبی اللہ حی فی قبرہ یوذق کہ آپ این قبر شریف میں زندہ ہیں اور آپ کورز ق ینچتا ہے۔۔۔۔۔ حدیث میں ہے: حرم اللہ اجساد الانبیاء علی الارض ( اللہ نے زمین پر حرام کر دیا ہے انبیاء کے اجماد کو، یعنی زمین میں ان کے اجماد محفوظ رہے ہیں۔(علامہ قرطبی نے الذکرہ ( مطبوعہ ہیر وت ) س۲۸ ایس اس حدیث کو نقل کیا ہے۔)

بہر حال یہ بات با تفاق امت ثابت ہے کہ انبیاء علیم السلام قبر میں زند ور جے ہیں اور خاص ہمارے حضور ( علیق ) کے بارے میں مخالفین بھی حیات کے معتقد ہیں ان کو بھی حضور کی حیات کا قرار ہے ، چناں چہ ایک واقعہ سے ان کا قرار معلوم ہو جادے گا۔ تاریخ کہ ینہ میں یہ واقعہ لکھا ہے اور میں نے خود اس تاریخ میں دیکھا ہے کہ حضور علیق کی وفات کے چند صد کی بعد (یاد نہیں رہا کہ کس باد شاہ کے وقت میں) دو شخص مد ینہ میں حضور پاک کے جسد اطہر کو نکالنے کے لئے آئے تھے۔ مسجد نبوی کے پاس ایک مکان کر ایہ پر لے لیا تھا اور دن جمر نماز و تشبیح میں مشغول رہتے تھے، لوگ ان کے معتقد بھی ہو گئے تھے۔ وہ کم بخت رات کے وقت اس مکان سے قبر شریف کی طرف مرتک کھود تے تھے اور جس قدر مرتک کھود لیے راتوں رات مٹی مدینے سے باہر مرتک کھود نے میں مشغول رہے جب اد حمر ان لوگوں نے یہ کام شروع کیا، دو لوگ

#### 132

ن ان زمان کے سلطان کو (نام یاد نمیں رہا) بذراید خواب کے متنبہ کر دیا۔ (بند) خواب میں حضور عظیم کو دیکھا کہ آپ کے چرہ مبارک پر حزن و غم کے آبار میں اور آپ باد شاہ کا نام لے کر فرمارے میں کہ بچھے ان دو محفوں کی صورت بھی باد شاہ کو دکھلا دکی کی خواب سے بیدار ہو کر باد شاہ نے دز رہے اس کا تذکرہ کیادز رہے نے کہا کہ معلوم ہو تا ہے کہ حدیثے میں کو کی حادثہ چیش آیا ہے آپ جلد حدیثے تشریف لے جائیں باد شاہ نے فرا فون ساتھ لے کر بہت تیز کی کہ ساتھ حدیث کی طرف سز کیا اور بہت جلد حدیث بین کی گی حادثہ چیش آیا ہے آپ جلد حدیث تشریف لے باکس باد شاہ نے فرا فون ساتھ لے کر بہت تیز کی کہ ساتھ حدیث کی طرف سز کیا جد اطہر کے قرر بین میں جان کی باد شاہ کو اور تا خیر ہو جاتی تو دولوگ اپنا کام پورا کر لیتے۔ باد شاہ نے حدیث بین کہ تمام لوگوں کی حدیث باہ رد حوت کی اور

(\*) تحافری صاحب نے دائد کھتے ہوئے فریل ہے کہ اقیمی اس ملطان کا نام ید نیمی رہا۔ تار نمیں کی معلومات کے لئے حرض ہے کہ اس باد شاہ کا مام " ملطان نور الدین ذکلی" (م ۵۹۹ ۵۰) تایا کیا ہے۔ طامہ ذہبی (م ۲۰۰۸ء) اینی کتاب "العبو تلی خبو من غبو" (مطبوعہ دارالکت بلطنیہ، بیردت) کے م ۸۸/ سور ملطان کاذکر اس طرح کرتے ہیں:

"السلطان فور الدين، الملك العادل ابو القامم محمود بن اتابك زنكي ابن السنقرالتركي. تملك حلب بعد ابيه، ثم اخذ دهشق قملكها عشرين سنة. و كان مولده في شوال سنه احدى عشره وخمس منه. و كان اجل ملوك زمانه واعدلهم وادينهم واكثرهم جهادا واسعدهم في دنياه و آخرته. هزم الفرنج غير مرة، واخالهم وجوعهم المر. وفي الجعلة محاسنه ابين من الشمس واحسن من القمر.

وكان اسموء طويلا مليحا، تركى اللحية، نقى الخد، شديد المهابة. حسن التواضع، طاهر اللسان. كامل العقل والرأى، سليما من التُكر، خاتفا من الله، قل ان يوجد فى الصلحاء الكبار مثله فضلا عن الملوك. ختم الله بالشهادة ونوله الحسنى ان شاء الله وزيادة، فمات بالخوانيق فى حادى عشر شوال. وعهد بالملك الى ولده الصالح اسماعيل، وعمره احدى عشرة سنة."

#### **Click For More Books**

#### https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سب کویدینہ سے ایک خاص دروازہ سے باہر نگلنے کا تحکم کیااور خود در دازہ پر کھڑے ہو کر ہر شخص کو خوب غور ہے دیکھتا جاتا تھا، یہاں تک کہ مدینے کے سب مر د شہر ہے باہر نکل آئے، تمران دو صخصوں کی صورت نظر نہ پڑی جن کو خواب میں دیکھا تھا،اس لے بادشاہ کو سخت جمرت ہوئی اور لوگوں سے کہا کہ کیا سب لوگ باہر آگتے ہیں؟ لو کوں نے کہا کہ اب کو کی اندر نہیں رہا۔ باد شاہ نے کہا یہ ہر گز نہیں ہو سکتا، ضر در کو ئی اندررہاہے۔لوگوںنے کہاکہ دوزاہداندررہ گئے ہیں وہ کمی دعوت میں جایا نہیں کرتے اور نہ کسی سے ملتے ہیں۔ باد شاہ نے کہا مجھے ان ہی سے کام ہے، چناں چہ جب وہ پکڑ کر لائے گئے توبعینہ وہ دوصور تیں نظر پڑیں جو خواب میں د کھلا کی گئی تقییں ،ان کو فور أقید کرلیا گیااور یو چھا گیا کہ تم نے حضور (ﷺ) کو کیا ایذاد ی ہے؟ چناں بڑی دیر کے بعد انہوں نے اقرار کیا کہ ہم نے جسد اطہر کے نکالنے کے لئے سرنگ کھودی ہے، چناں چہ خود بادشاہ نے وہ سرنگ دیکھی تو معلوم ہوا کہ قدم مبارک تک پینچ چکی ہے۔ باد شاہ نے قدم مبارک کو بوسہ دے کر سرنگ بند کر دادی اور زمین کویانی کی تہہ تک کھد داکر قبر مبارک کے چار دن طرف سیسہ پلادیا تاکہ آئندہ کوئی سرتگ نہ لگا سکے۔ اس واقعہ ے معلوم ہوا کہ مخالفین ک<sup>و بھ</sup>ی جسداطہ ی<sup>ک ص</sup>یح سالم : دینے کاایہا پنتہ اعتقاد ہے کہ کنی سو ہری کے بعد بھی اس کے نکا لنے کی کو شش کی۔ اگر ان کو جسد اطہر کے محفوظ مونے **کا یقین نہ ہو تا ت**و وہ سرنگ <mark>کیوں اگات</mark> ؟ خض و بہم و شبہ پرا تنابزا خطرہ کا کام نہیں کر تا۔دو**لوگ الل** کتاب ہیں دہ خوب سمجھتے ہیں کہ نبی کے جسم کوز مین نہیں کھا کتی،دہ خوب جانتے ہیں کہ حضور نبی بر حق تھے، مگر بوجہ عناد کے اقرار نہیں کرتے۔ غرض کہ حضور کا جسد اطہر موافقین و مخالفین سب کے نزدیک بالا تفاق محفوظ ہے اور مع روج ب جیسا که بیان کیا گیا تو ظاہر ب اور علاء نے بھی تصریح کی ب که وہ بقعہ جس ے جہم متبرک خصوصی <sup>مع</sup> الروح میں کئے ہوئے ہے، بھی عر ش سے افضل ہے

کیوں کہ عرش پر معاذاتلہ حق تعالیٰ شانہ بیٹے ہوئے ہوتے تودہ جگہ سب سے افضل ہوتی محر خداتعالیٰ مکان سے پاک میں اس لئے عرش کو متعتر خداد ندی نہیں کہا جا سکا۔ (اشرف الجواب کال مطبوعہ ادارہ تالیفات اشرفیہ ملکان ۱۹۸۴ء، ص ۲۰۰۶ تا ۲۰۰۳ اشرف الجواب (مطبوعہ ادارہ تالیفات اشرفیہ ملکان ۱۹۸۴ء) کے ص ۱۱۰۶ تا ۱۷۰۶

''( تھانوی نے) فرمایا کیک بار حضرت حاجی (امداد اللہ م ۱۳۱۷ ہے) صاحب نور اللہ م قدهادر متشدد غیر مقلد ب مناظره بوا، ده غیر مقلد مدینه منوره جانے ب منع کر تا تها: لا مشد الوحال الا الى ثلثة مساجد، استدال تما- حفرت، حمته الله عليه ف فرمایا کیازیارت ابوین (اور) طلب علم کے لئے سفر جائز نہیں ؟اس کااس (غیر مقلد) نے جواب <sup>نہ</sup>یں دیا، پھر دہ کہنے لگا،اگر جانا جائز بھی ہو تو کو ٹی فرض داجب تو ہوای نہیں کہ خواہ مخواہ جائے۔ حضرت نے فرمایا، ہاں! شار عا تو فرض نہیں لیکن طریق عشق میں تو ب- خيال يجيح، سليمان عليه السلام بيت المقدس بنائي اور وه قبله بن جائ حضرت ابرابيم عليه السلام مبحد بنائي اور قبله قراريائي ادر حغزت محمر عظيفة مبجد بنا کمی تو کیااتن بھی نہ ہو کہ دہاں لوگ زیارت کو جایا کریں، چوں کہ حضرت مظلقہ کی شان عبودیت کی تحقی اور شہرت ناپند تحقی اس لئے آپ کی معجد قبلہ نہیں ہو کی۔ اس ( غیر مقلد) شخص نے کہاکہ مجد نبوی کے لئے توجانا، جائز ہے مگر رد منہ شریف کے قصد ، جاناچاہے۔ حفزت نے فرمایا کہ مجد نبوی میں فضیلت آئی کہاں ہے ب دہ حضرت میں کہ جہ سے تو مسجد کے لئے جانا، جائز ہو،ادر صاحب معجد جس کی وجہ سے اس میں فضیلت آئی ان کی زیارت کے لئے جانا، ناجائز ہو، عجیب تماشاہے، دہ (غیر مقلدلاجواب ہوئے)" تھانو کاصاحب فرماتے ہیں:"افسوس کہ بعض لوگ ایے

ختک ہیں کہ وہ زیادت قبر شریف کی فضیلت کو نہیں مانتے بلکہ اس سے بڑھ کر یہ کہ اس کے ناجواز کے قائل ہیں۔کان پور میں ایک مرتبہ ایک مترجم اربعین حدیث میں بچوں کا امتحان تھا، جلسہ امتحان میں ایسے ہی ایک شخص بتھے جو کہ زیارت قبر شریف کو ناجائز سمجھتے تھے۔ ایک بچہ کاامتحان شر دع ہوا، اس نے اتفاق سے بیہ حدیث پڑھی من حج ولم یزرنی فقد جفانی (جوج کرےاور میر ب زیارت نہ کرے تواس نے مجھ پر جفا کی۔)ان صاحب نے اعتراض کیا کہ لم یودنی فرمایا ہے توبہ آپ کی حالت حیات کے ساتھ خاص ہے، بعد دفات زیارت ثابت نہیں۔ طالب علم بچہ تھا، اشکال سمجھا بھی نہیں نہ اس کو جواب معلوم تھا، دہ سادگی سے آگے پڑھنے لگا، خدا کی شان آگے جو حدیث موجود تقمی وہ اس اعتراض ہی کاجواب تقمی۔ آگے بیہ حدیث تقمی:من زارنی بعد مماتی فمکا نما زارنی فی حیاتی (جس نے میر ک زیارت کی میر ک وفات ے بعد گویاس نے میری حیات میں میری زیادت کی) (علامہ قرطبی نے التذکرہ (مطبوعہ بیروت) کے ص ۱۰۳ پر اس حدیث کو نقل کیا ہے۔) جتنے علماء اس وقت موجود تھے سب نے ان صاحب سے کہا لیجئے حضرت! آب کے اعتراض کا جواب من جانب الله ہو گیا۔ پس(وہ معترض) خاموش ہو گئے۔'' تھانو ی صاحب فرماتے ہیں: ''غرض دنیا میں ایسے بھی حثک **نداق موجود ہیں جن کوزیارت قبر کاخو** د تو کیا شوق ہو تاہے اس کو حرام کر کے دوسر وں کو بھی رو کنا چاہتے ہیں گمرجو زیادت کر چکے ہیں ان سے یو چھو کہ کس قدر برکات حاصل ہوتے ہیں، بس اب میں بیان کوا یک داقعہ پر ختم کر تا ہوں جس سے زیادت قبر شریف کے برکات اور حضور ( علیق ) کا قبر شریف میں زندہ ہونا معلوم ہوگا۔ سید احمہ رفاعی رحمتہ اللہ علیہ (م ۵۷۸ھ) عرض کیا،

یں ویرم ہوت در اجراف کید میں میں والی میں سید میں اسلام میں والدی۔ السلام علیك یا جدی۔جواب مسوع ہوا(ساكیا)و علیك السلام یا ولدی۔ اس پران كودجہ ہوااور بے اختیار بی اشعار زبان پر جارى ہوئے:

فی حالت المعد روحی کنت ارسلها تفعبل الارض عنی وهنی ناتینی فهدفه دولة الاشباح قد حضرت فامدد یمینک کی تحظی بها شفنی پس فور أقبر شریف ایک مؤد با تھ جم کے روبر و آفاب بحی ماند قعا، بابر لگا انہوں نے باساختہ دوڑ کر اس کا لوسہ لیا اور وہاں بی گر گئے۔ ایک بزرگ تھے جو اس واقعہ شل حاضر تھے، کی نے پو تچما کہ آپ کو اس وقت کچو رشک ہوا تھا؟ فرمایا ہم تو کیا تھال رقت طا کلہ کور شک تھا۔"

بودار النودار ص ۴۰۳ (مطبوعه اداره اسلامیات، لاہور) میں جناب اشر فعلی تحانو کا کھتے ہیں:''اعراس منحی عنہا پر زیادت قبر نبوی علیہ الصلوٰۃ والسلام کو قیاس نہ کیا جادے جیسا بعض ابل طاہر نے اس میں تشد د کیاہ۔ سمی نے نغن سفر میں مکام کیاہے اور اس حديث بي تمسك كياب: لاتشد الوحال الا الى ثلثة مساجد لحديث (سواریاں صرف تین مجدوں کے لئے تیار کی جادیں مجد اقصی مجد الحرام مبجہ نبوی)۔ حالال کہ اس حدیث کی تغییر خود دوسر می حدیث میں آگئی ہے دفی مسند احمد عن ابي سعيد الخدري قال قال رمول الله مَنْتُنْهُ لا يَبغى للمظي ان يشد رحاله الى مسجد يبتغي فيه الصلوة غير المسجد الحرام والاقصى و مسجدی هذا۔ (مند احمد میں ابو سعید خدر کی ہے روایت ہے کہ فرمایار سول اللہ میں۔ میں نے ناجائز بے مسافر کے لئے بیات کہ کمی مجد میں نماز پڑھنے کے لئے سواد ک تیار کرے بجز منجد حرام و منجد اقصی اور میر می منجد کے )اور کمی نے اجتماع سے منع کیا بادرال حديث ت تمك كياب: لا تجعلوا قبري عبد حالال كه وبان نه كوني تاریخ معین بے نہ اجتماع میں بتدا کی پاہتمام ہے اور عید کے یہی دولاز م میں اور بعض نے فیر القرون میں یہ سفر منقول نہ ہونے سے استدادل کیاہے، حالاں کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز ہے جو کہ جلیل القدر تابعی ہیں، ثابت ہے کہ دورد ضہ اقد س پر صرف

137

سلام پہنچانے کے لئے قصد أقاصد کو بھیجتے تھے اور کمی ہے نگیر منقول نہیں توبیہ ایک فتم کا جماع ہو گیااور جب دوسرے کا سلام پہنچانے کے لئے سفر جائز ہے لاند اقوب الى الضرورة لكونه عملا لنفسهاور وهروايت بر بفى خلاصه الوفا ص ٢٠ للمهودي التوفي المااهد اوقد استفاض عن عمر بن عبدالعزيز انه كان يبرد البريد عن الشام يقول سلم لي على رسول الله مَنْتِظْهُ وقال الامام ابو بكر بن عمر بن ابي عاصم النهيل من المتقدمين في مناسك له التزم فيها الثبوت (لعل المراد انه لا يروى فيها الا الروايات الثابتة المقبولة عند اهل الفن) وكان عمر بن عبدالعزيز يبعث بالرسول قاصدا من الشام الي المدينة ليقرئ النبي مُنْشِقُه السلام ثم يرجع، قلت ان رحيل البريد هذا لم يكن للصلوة في المسجد وهذا ظاهر لاشبهة فيه\_ (ممودى كي كرّاب خلاصه الو فاص ۲ میں مذکور ہے کہ عمر بن عبد العزیز کے متعلق سے بات مشہور ہے کہ وہ ملک شام سے قاصد کواس لئے بھیجا کرتے تھے کہ رسول اللہ علی کی خدمت میں میر اسلام عرض کرناادر کہاامام ابو بکرین عمرین ابی عاصم (م ۲۸۷ھ) نے اپنی کتاب مناسک میں، جس میں الترام ہے کہ بے اصل روایت نہ لائمیں، بیان کیا ہے کہ عمر بن عبد العزيز ملك شام سے ايك قاصد كو مدينہ بھيجا كرتے تھے كہ رسول اللہ علي ك خدمت مبارک میں سلام عرض کر کے واپس آوے) اور نسائی باب ساعة الاجابة يوم الجمعته من جو بفره بن الي بفره كا قول ب: لو لقيتك (يا ابا هريرة) من قبل ان تاتیہ (ای الطور) لم تاتہ (اگر میں آپ ۔ (اے ابو ہر رہ) آپ کے (کوہ طور) جانے سے پہلے ملاقات کر لیتا تو آپ دہاں نہ جا کتے )ادر اس پر حدیث: لا تحمل المطی الا الی نلثة مساجد (نہ سفر کیاجادے مکر تین مجدوں کی طرف) ہے استد لال فرمایا تو اس ہے متعلق سفر لزیارۃ الطّور کی ممانعت لازم نہیں آتی بلکہ سفر باعتقاد قربت ہے

ممانعت ہے چوں کہ اس کا قربت ہونا کی دلیل سے ثابت منیں ادرا کر کس سفر کا موجب قربت ہونا ثابت ہو یاسفر باعتقاد قربت نہ ہو تودواس میں داخل نہیں۔'' ﷺ امداد الفتاد کی معردف بہ فقاد کی اشر فیہ ۳۶ سامھ مطبوعہ میتوبائی دبلی جلد چہار م کے صحصا ایم ہے:

"سوال: غیر مقلد لوگ اس حدیث سے تمسک کوئتے میں کہ زیادت قبور اور عرس اولیاء عظام پر یا کمی اور حبرک مکان کو سفر کر کے جانا در سے نہیں ہے، دو، حدیث یہ بے: عن ابی سعید المحدوی قال قال دسول الملد ملطنتی لایشد الرحال الا الی نلشة مساجد مسجد الحوام والمسجد الاقصی ومسجدی هذا۔اب علائے کرام سے دریافت کیا جاتا ہے کہ اس حدیث ان مقامات نہ کورہ پر سفر کر کے جانے والا گناہ گار ہے! نہیں؟

الجواب: اس حدیث کے معنی میہ بیں کہ بہ نیت تصاعف صلوۃ (نماز کے زیادہ تواب کی نیت سے ان تین محبروں کے موا)اور کمی مہد کی طرف سفر کرنا معنوع ہے اس (حدیث) کو زیارت قبور ہے کو کی علاقہ نہیں۔ (تھانوی ١٣٣٠هه)"۔ مجم الثیورخ ص ١٨٥٥/٢ میں علامہ حافظ مش الدین تحد بن احمد بن عثان الذہبی نے بھی یمی واضح کیاہے۔

( حدیث میں لاتند کے الفاظ میں، لیکن تھانو کی صاحب کی کماب میں لایندی لکھا ہوا ہے، غانباً بے کما بت کی خطی ہے)

فتاد کی دار العلوم دیو بند مطبوعہ دارالا شاعت کو اچی، جلد پنجم میں ہے۔ "موال:(۱) کسی بزرگ یا دلیا پیر کے حز ار پر قصد (ارادہ) کر کے اور سفر کر کے جانا کیسا ہے؟(۲) لڑکا پنے والدین کے مزار پر غیر ملک میں جا سکتا ہے یا نہیں؟ الجواب:۔(۱) بغیر کسی خاص دن کی تعیین کے اگر کمچ چلاجائے تو کچھ مضائقہ نہیں،

اولیاءاللہ کے مزارات پر جانا ہر کت ے خالی نہیں۔(۲) جا سکتا ہے۔ "(ص۳۵۸) ہے صا۳۳ میں عزان ہے "عورت کو قبر پر جانے کی اجازت ہیا نہیں؟ "اس کے جواب میں دیو بند کے مفتی لکھتے ہیں: " یعض فقباء نے اس کی اجازت دی ہے، بشرط یہ کہ آہ دیکا نہ ہو لیکن احوط نہ جانا تی ہے۔ "فآاد کی کم تب کرنے والے جناب محر ظفیر الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نفیر الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نفیر الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نفیر الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نہیں بالدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نہیں الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نہیں الدین حاشیہ میں لکھتے ہیں: وبزیارۃ القبور ولو للنساء لحدیث کنت نہیں میں خان الدین حاشیہ میں کستے ہیں: وبزیارۃ القبور ای لاباس نہیں میں زیارۃ القبور الافزرو ہا (درمختار) قولہ بزیارۃ القبور ای لاباس نابتۃ لھن بحر، وجزم فی شرح المنیۃ بالکراھۃ الخ وقال لخیر الرملی ان کان ذالك لتجدید الحزن والبكاء والندب علی ماجرت به عادتھن فلا تجوز الخ وان كان للاعتبار والترحم من غیر بكاء الخ فلا باس اذا كن میاۃ لین رالہ کن شواب کحضور الجماعة فی المساجد (ردالختار باب

حدیث شریف میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالٰی عنہا کو زیارت قبور کے وقت سلام و دعا کرنا تعلیم فرمایا۔ (کتاب الروح ص ۱۳۷۷۔ معجم الشیوخ علامہ ذہبی، مطبوعہ دارالفکر، ہیر وت، ص ۵۹ / ۲، حرف الفاء) شخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ اشعۃ اللمعات شرح مشکاؤۃ ص ۱۹۷ / ۱

(می نے قبروں کی زیارت یے منع کیا تھاسی لواب ان کی زیارت کرو و ساور زیارت قبور میں کوئی حرج مہیں بلکہ پند یدہ ہے ساور شیخ مدید میں مکرود ثابت کیا ہے اور اضح یہ ہے کہ مردوں اور عور توں دونوں کے لئے رخصت ثابت ہے <sup>11</sup> یہ زیارت غم تازہ کر نے اور رونے چلانے کے لئے ہے جیسا کہ عور توں کی عادت ہے تو جائز ہے نہیں اور اگر عبرت حاصل کر نے۔ روئے بغیر رحم کھانے اور صالحین کی قبروں سے برکت لینے کے لئے ہو تو عمر رسیدہ خواتمن کے لئے کوئی حرج نہیں۔ مجد میں جماعت کی حاضر ی کی طرح اور جوانوں کے لئے تا پند یدہ ہے۔)

می فرماتے میں، اس حدیث میں مور توں کے لئے زیادت قبور کے جواز کا دلیل ہے۔ ای طرح امام فودی شرح مسلم کی بنگا جلد کے صلاح میں فرماتے میں کہ اس حدیث میں ان لوگوں کے لئے دلیل ہے جو عور توں کے لئے زیادت قبور جائز ماتے میں۔ کشف الاسرار عن اصول المجز دود کی مطبوعہ میر وت کے ص ۱۸۱/ امیں ہے: وہ فرماتے میں ''اضح یہ ہے کہ ر خصت سر دوں اور عور توں دونوں کے لئے تابت ہے اس لئے کہ مروی ہے کہ حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہا ہر وقت قبر رسول علیک کی زیادت کرتی تعیس اور جب بنچ کے سفر پر نکلتیں تو (رایتے میں واقع) اپنے بھائی عبدال حلن بن ایو برکہ کی قبرارت کرتمی۔"

حفرت المام غزائی رحمته الله علیہ نے مجمی ایٹی کتاب "احیاء علوم الدین " عمی یہ حدیث نقل کی ہے: "وقال ابن ابی ملکید، اقبلت عائشة وضی الله عنها یو ما من المقابر فقلت یا ام المومنین من ابن اقلبت؟ قالت من قبر اعی عبدالرحمن، فقلت الیس کان دسول الله صلی الله علیه وسلم نهی عنها؟ قالت نعم، ثم امر بها۔ "(٣/٥٢١) اس کا اردو ترجمہ " نذاق العار فین " عمی یو بے: "اور ابن ملکیہ فرمات میں کہ ایک روز حفرت ام الو منین عائش مدیقہ تجر ستان بے تشریف لا میں، عمی نے عرض کیا کہ آپ کبال سے تشریف لا کی ؟ انہوں نے فرایا کہ اپنے مجان عردالر ملن کی تجر ہے، عمی نے عرض کیا کہ کیا آل حضرت علق نے زیارت تو ر من خی خی فرایا قا؟ انہوں نے فرایا کہ بال. اول منع فرایا تھا پر اجازت دے دی تھی۔ " اور ان ال

فیر مقلد دہابی عالم جناب نثاہ اللہ امرت مرک کے فیآد کی نتائیے جلد دوم (مطبوعہ اسلامک پیلٹنگ باڈس، لاہور) کے ص11 پر اور فیآد کی ندیر یے جلد اول کے ص26 ہر بے:"مر دول کے داسطے زیارت قبور بالا نقاق سنت ہے اور طور قول کی نسبت اختلاف

ب، اکثر علاء کے نزدیک عور توں کے لئے بھی زیارت قبور جائز ور خصت ہے ادر بعض علاء کے نزدیک مکروہ ہے اور اس اختلاف کی وجہ سے ہے کہ عور توں کی زیارت قبور کی نبست حدیثیں مختلف آئی ہیں۔ جو اہل علم عور توں کے لئے بھی زیارت قبور کو جائز بتاتے ہیں ان کی پہلی دلیل سے ہے کہ رسول اکر معلقہ نے ایک عورت کو ایک قبر کے پاس روتے ہوئے دیکھا تو فرمایا کہ اللہ بے ڈر اور صبر کر (رواہ البخاری) اور آپ نے اے قبر کے پاس بیٹھنے سے منع نہیں فرمایا۔ اور دوسر کی دلیل سے ہے کہ رسول علیق نے فرمایا کہ میں نے تم لوگوں کو زیارت قبور سے منع کیا تھا سو تم لوگ قبر دوں کی زیارت کرد(رواہ مسلم) وہ لوگ کہتے ہیں کہ یہ اجازت مر دوں اور عور توں دونوں کو شامل ہے کرد(رواہ مسلم) وہ لوگ کہتے ہیں کہ یہ اجازت مر دوں اور عور توں دونوں کو شامل ہے کرد(رواہ مسلم) دہ لوگوں کو زیارت قبور سے منع کیا تھا سو تم لوگ قبر دوں کی زیارت کرد(رواہ مسلم) دہ لوگوں کو نیار سے انشہ (رضی اللہ عنها) نے اپنے بھائی عبد الر حلن کہ قبر کی تو ان سے کمی نے کہا کہ کیار سول اللہ علیقہ نے عور توں کو زیارت قبور سے منع نہیں کیا ہے ؟ انہوں نے کہا کہ کیار سول اللہ علیقہ نے عور توں کو زیارت قبور سے منع نہیں کیا ہے ؟ انہوں نے کہا کہ کیا ہم ای ای اور گر) پھر ان کو زیارت قبور کے منع نہیں کیا ہے ؟ انہوں نے کہا کہ کیار سول اللہ علیقہ کی تھا کہ ہے ہوں کو زیارت قبور سے کر قراد الح کی ہوں کی تو کہا، ہاں! منع کیا تھا (گر) پھر ان کو زیارت قبور کا تھم کیا۔ ( رواہ الح اکم ) (ہڑ)

اور چوتھی دلیل بہ ہے کہ حضرت عائشہ نے رسول اللہ علیلیہ سے کہا کہ یار سول اللہ (علیلیہ) جب میں قبروں کی زیارت کروں تو کیا کہوں؟ آپ (علیلیہ) نے فرمایا کہ جب تو قبروں کی زیارت کرے تو کہہ السلام علی الدیاد الحد یث (رواہ مسلم) اور (۵) پانچویں دلیل بہ ہے کہ حضرت فاطمہ ہر جعہ کو اپنے چپا کی قبر کی زیارت کرتی تعمیں (رواہ الحاکم وحومر سل) اور (۲) چھٹی دلیل بہ ہے کہ رسول اللہ علیلیہ نے فرمایا کہ جوابنے باپ مال دونوں یا ایک کی قبر کی زیارت ہر جعہ کو کیا کرے تو اس کی مغفرت

( 1 ) فماد کی نذیر یہ جا کے ص ۲۵۸ میں ہے: "حضرت عائشہ کہنے لگیں جب رد کا تعا تو سب کور د کا تعاادر جب اجازت ہو ٹی تو عور توں کو بھی ہو گئی .....ر مول اللہ عظیقہ نے جوزیارت کرنے دالی عور توں کو لعنت کی ہے یہ ر خصت سے پہلے تھی جب ر خصت ہو گئی، عور توں مر دوں کو ہو گئی۔

کی جادے کی اور وہ بار لکھا جادے کا (رواہ المیہ تم فی شعب الایمان مرسلا)اور جو لوگ مور تول کے لئے زیادت قبور مکروہ بتاتے ہیں ان میں بعض کر وہ بکراہت تح پی کہتے میں اور بعض مکروہ بکرام<sup>ے</sup> تز<mark>ی</mark>می۔ ان لوگوں کی (۱) پہلی دلیل ہے ہے کہ رسول انڈ یتیں نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے قبروں کی زیارت کرنے والی عور توں پر لعنت کی بے (اخرجہ الترمذی و صححہ) اور (۲) دوسری دلیل ہیے ہے کہ رسول اللہ عظیقے نے فاطمہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کو سامنے آتے ہوئے دیکھا تو یو چھا کہ کہاں ہے آتی ہو؟انہوں نے کہاکہ اس میت کی تعزیت کو گئی تھی۔ آپ(ﷺ) نے فرمایا شاید توجنازے کے ہمراہ کدلی لیعن قبر ستان میں گئی تقلی۔ انہوں نے کہا، نہیں۔ (اخرجہ احمد والی کم و غیر ہما) ان لو گوں کی نہی دو دلیلیں ہیں۔ علامہ قرطبی نے ان متعارض و مختلف احادیث کی جمع و تو نیق میں جو معنمون لکھاہے اس کا خلاصہ مجیب نے جواب میں لکھودیا باور علامه شوکانی نے اس کواعتاد کے قابل ولائق بتایا بادر بلاشبہ جمع و توفق کی ب صورت بہت اچھی ہے۔ واللہ تعالی اعلم وعلمہ اتمہ۔ کتبہ عبدالرحنٰ مبارک يوري\_(فآدي نذيريه ص٥٥ ١/١)"

قراد کی ندیم جلد اول (مطبوعہ ملتیة العارف الاسلامیہ ، کوجراں والا) کے م 101 میں بے: "اگر عورت صابر ہے اور اس سے کمی قسم کے قت کا خوف نہیں ہے اور نہ اس اسر کا خوف ہے کہ قبر ستان میں جاکر روئے کی چلائے گی اور بے صبر کی کل حرکتیں کرے گی تو اس کے لئے گاہے گاہے ذیارت قبور کے مطابق سنت کے جائزہ ر قصت ہے اور اگر بے صبر ہے اور اس سے اسم نہ کور کا خوف ہے تو اس کے لئے جائز نہیں۔ نیل الاو طار میں بے، قرطبی نے کہا قبر وں کی زیارت کرنے والی عور توں پر جو احدت آئی ہے، یہ بطور مبالغہ بے اور قبر ستان میں اکثر او قات جانے والی عور توں کے متعلق ہے کہوں کہ اس سے خاوند کے حقوق صائح ہوتے میں، بے پر دگی ہوتی ہے،

بعض دفعہ نوحہ کرنے لگتی ہیں،اگریہ چڑیںنہ ہوں تو پھر جائز ہے کیوں کہ موت کی یاد کے لئے جیسے مر د محتاج ہیں ایسے ہی عور تیں بھی محتاج ہیں،اس سے دونوں طرح ک حدیثوں کی تطبیق ہو جاتی ہے۔"

امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ :" حضرت ام جعفر علیہ السلام اپنے باپ امام محمد با قر علیہ السلام سے راوی ہیں کہ حضرت فاطمہ زہر ااپنے چچاحضرت حمزہ کی قبر کی زیارت کو چند روز بعد جایا کر تیں اور اس کے پاس نماز پڑھتیں اور رویا کر تیں۔'' (نہ اق العار فین، ص ۲۳۲ / ۲۲۔احیاءعلوم الدین، ص ۵۲۱ / ۳)

جناب مفتی محمد شفیع دیو بند کیا پنی کتاب "سنت دید عت "(مطبوعہ ادار ۃ المعار ف کراچی ۱۹۸۱ء) کے ص ۸۴ پر فرماتے ہیں:

''ایصال ثواب کے لئے قبر پر جانے کی ضرورت نہیں ( ثواب ) ہر جگہ ہے پنچتا ہے البتہ قبر پر جانے سے دوسر بے فوائد ہیں، عامہ مومنین کی قبر پر جانے سے عبر ت اور اعزاد اقرباء کی قبر دل پر عبرت کے ساتھ ادائے حق بھی اور بزرگوں کی قبر دں پر اس کے ساتھ برکات بھی۔''

کتاب "فضائل صد قات "حصہ دوم کے ص ۲۳ پر جناب محمد ز کریاکا ند حلو ی فرماتے ہیں: "حضور کا ارشاد ہے کہ میں نے اپنی والدہ کی قبر کی زیارت کرنے کی اجازت مانگی تھی، بچھاس کی زیارت کی اجازت ملی گئی۔ تم لوگ قبر ستان جایا کر و، اس لئے کہ سے چیز موت کویاد دلاتی ہے۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ اس سے عبر تہ ہوتی ہے، ایک اور حدیث میں ہے کہ قبر ستان جانے سے دنیا ہے بر عنبتی پیدا ہوتی ہے اور آخرت یاد آتی ہے۔"

امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے بھی یہ احاد یث اپنی کتاب ''احیاء علوم الدین'' کے صام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے بھی یہ احاد یث الحملة صام ۲۰ / ۲۰ پر مقل کی ہیں۔ وہ فرماتے ہیں ''زیار ۃ القبور مستحبة علی الحملة

للتذكر والاعتباد، وذیارہ قبور الصالحین مستحبة لاجل النبرك مع الاعتباد-" قبروں كى زيارت خواہ كى كى بول، موت كى يادادر عبرت حاصل كرنے كے لئے متحب ہے اور صلحاكى قبروں كى زيارت عبرت كے علاوہ تمرك كے لئے تبحى متحب ہے- ( غراق العار فين، ص ١٦٢ / ٣)

کنز العمال مطبوع میروت ص ۱۵۵ / ۱۵ ش ب: "من مو على المقابو وقواً قل هوالله احد احدى عشوة عوة ثم وهب اجرها للاموات اعطى من الاجر بعدد الاموات رسول كريم مينين فر فراياج قبر ستان س گزر ادر سوره اخلاص كياره بار پزه كر اس كا تواب مردول كو بخش و اس مردول كى تعداد ك مطابق تواب ديا جائ كار اس دار تعلنى ديلمى اور سلقى فى حضرت على كرم الله وجه س روايت كيا ب-

اردوتر جمد کماب "زیارة القور "معنفه ابن تیمیه (م ۲۸ مه) (مطبوعه اقبال بک زیو صدر کرایی) ک ص ۵ ایر ب: "زیارت تور کے متعلق مسنون سے کہ صاحب تمر پر سلام بیسج اور اس کے حن ش دعا کرے جس طرح جنازہ پر دعا کی جاتی ج، چنال چہ حضور علیه العلاق والسلام صحابہ کرام کو یکی تعلیم دیتے تھے۔ فرمات سے جب تور کی زیارت کر و تو یہال کرو: المسلام علیکم یا اهل دیار قوم مومنین و انا ان شاء الله بکم لاحقون، یو حم المله المستقدمین منا و المستاخرین نسال الله لنا و لکم العافیة، اللهم لاتح رمنا اجو هم و لا تفتنا بعدهم ا ام مو شین کی لبتی کے م ج والو! تم پر سلام ہو ہم انشاء اللہ تجارے ساتھ ملے والے میں اللہ تعاقی ہارے الطول اور چھوں پر دحم کرے، ہم اللہ اپنے ایو اور ان کے بعد ہمیں فتر میں دزایو۔ م یں مولی ! ہمیں ان کے اجرے محروم نہ کی جواور ان کے بعد ہمیں فتر میں دزایو۔ م یں مولی ! ہمیں ان کے اجرے محروم نہ در جل یعر بقبو ر جل کان بعرفه فی (۲) حضور ( علیق کہ ) خیر این میں در جل یعر بقبو ر جل کان بعرفه فی

## 145

الدنیا فیسلم علیه الارد الله روحه حتی یود علیه السلام بب کی شخص کا گزر کسی آشاکی قبر پر ہو تا ہے اور دو اس پر سلام بھیجتا ہے تو خد اتعالیٰ اس کی روح اس کی طرف پھیر دیتا ہے اور دو اپنے بحالی کے سلام کا جو اب دیتا ہے۔ "(اس حدیث کو امام غزالی نے بھی پنی کتاب احیاء علوم الدین میں نقش کیا ہے۔ ۲۰ / ۲۰) جتاب اساعیل دہلوی کی "صراط منتقیم "میں ہے: "و خواندن سورہ لیں است کہ بقید روز جمعہ دزیارت قبر دالدین دارد شدہ۔ "اور ہر جمعہ کے دن والدین کی قبر پر جاکر

سور هٔ پلیین کا پڑھنااور والدین کی قبر کی زیارت کر نا(حدیث میں)وار د ہوا ہے۔ (ص ۵۵، مطبوعہ مختبائی دبلی)

حضرت لمام غزالی رحمته الله علیه نے "احیاء اعلوم الدین " میں بیه حدیث نقل کی ہے: "وقال النبی صلی الله علیه وسلم من ذار قبو و الدیه او اجد هما فی کل جمعة غفوله و کتب بوا۔ "(ص ۵۲۱ / ۲۰، مطبوعه دار الفکر، بیر وت، ۱۹۹۴ء) اس کاار دوتر جمه جتاب محمد احسن تانو توی لکھتے ہیں۔ "اور آل حضرت علیق فرماتے ہیں کہ جو شخص ہر جعد کواپنے مال باپ خواہ ایک کی قبر کی زیارت کرے تو اس کے گناہ بخش دیئے جاتے ہیں اور نیک لکھاجا تاہے۔ "( نداق العار فین، ص ۲۳۲ / ۲۰ مطبوعه نول کشور، لکھنو) علامہ این قیم جوزی نے بھی "الروح" (مطبوعہ دار الحد یث مصر ۱۹۸۹ء) کے ص ه پر ذیارت قدور کے حوالے سے وہ احاد بیٹ نقل کی ہیں جوذکر کی جاچکی ہیں۔

حاجی الداد الله صاحب مہاجر کی علیہ الرحمہ کے بارے میں جناب اشر فعلی تھانوی لکھتے ہیں: "اور اکثر انتہائے سفر سمت پیر ان کلیر (ما ۹۹ ھ) ود ہلی بغر ض زیارت قطب الدین بختیار کاکی (م ۲۳ ۳ ھ) قد سنا الله ماسر ار ۵ ود یگر بزرگان کے کہ ان مقامات میں آسودہ ہیں، ہو تا تھااور بہقام پانی پت داسطے زیارت حضرت شیخ شمس الدین پانی پتی و حضرت شیخ میر الاولیاء جلال الدین پانی پتی کے جاتے تھے۔ " (امداد المشتاق مطبوعہ

اشرف الطالع تحانہ بحون ۱۹۲۹، ص۲۲) شوق وطن، ص ۳۲ می ب: "عن عائشة قلت قال دسول الملد يشيئ ما من رجل يزاور اخاه ويجلس عنده الا استانس به ورد عليه حتى يقوم (اخر ج اين الي الدنيا في كتاب المقتون) ترجمہ: حضرت عائش ب دوايت ب كه رسول اللہ علي في في كتاب المقتون) ترجمہ: حضرت عائش ب دوايت ب كه رسول اللہ علي في في كتاب المقتون) ترجمہ: حضرت عائش ب دوايت ب كه رسول اللہ علين في متاب موالي جو شخص اين تحال (قبر كى) زيارت كرتا جادراس ك ياس بيشتا ب دوال مي مانوں ہوتا جادراس كه ملام كاجواب ديتا ب يهال تك كه يوجان والا اللہ كم ابور "

ای صفح می ب: "عن ابن عباس قال قال دسول الله ملت من احد یمو بقبو اخیه المومن کان یعرفه فی الدنیا فیسلم علیه الاعرفه ود د علیه السلام - (افرجه این عبدالمر وضح عبدالحق) ترجمه: حضرت این عباس سے روایت ب که ر سول الله طلق نے فرایاجو صحف این بحالی مملان کی قبر پر گزر تاب جس کو د نیا می پیچانا قوادر اس کو سلام کر تاب وداس کو پیچانا ب اور سلام کاجواب دیتا ب- "(امام غزالی رحمته الله علیه نے "احیاء علوم الدین " کے ص ۱۵۲ / ۳ می ان اماد یت کو نقل کیاب)

تھانو کی صاحب کلیسے ہیں: ''جو بیہ بات حوام کے دنیال میں جمی ہو تی ہے کہ مردے یوں بی بے کس بے لیس تنہائی میں پڑے ہوئے گھٹا کریں گے۔ بیہ خیال غلا ہے بلکہ دنیا میں مجہ قدر سامان غیش کی کے پاس ہو سکتا ہے وہ سب بلکہ اس سے زیادہادر عمرہ صحیحہ میں میں معصب ہوگا۔ ''(م ۳۵ س)

مسیح مسلم شریف ص ۱۸۳ / ایم ب ۱۰میر المومنین سید ناعمر فاروق رضی الله عنه روایت فرماتے میں که رسول الله میکینی ( جنگ بدر ے ایک دن پہلے ) ہمیں کفار بدر کی قتل کا میں د کھاتے تھے کہ یہاں فلال کا فر قتل ہوگا یہاں فلال۔ جہاں جہاں

### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### 141

حضور نے بتایا تعاویں وہیں ان کا فروں کی لاشیں گریں، پھر نبی پاک علی تصلیق کے علم ہے دہ تمام لاشیں ایک کویں میں بھر دی گئیں، نبی پاک علیق وہاں تشریف لے گئے اور ان کا فروں کو ان کے باپوں سمیت نام لے کر انہیں پکار ااور فرمایا تم نے بھی پایا جو سچا و عدہ اللہ اور اس کے رسول نے تمہیں دیا تعاکہ میں نے تو پالیا جو سچا و عدہ اللہ نے بھی دیا تھا۔ حضرت عمر نے عرض کی، یار سول اللہ (علیق) آپ ان جسموں سے کیوں کر کلام کرتے ہیں جن میں روحیں نہیں، فرمایا میں جو کہہ رہا ہوں اے پچھ تم ان سے زیادہ نہیں سنتے گرا نہیں ہی طاقت نہیں ہے کہ مجھے لوٹ کر جواب دیں۔ (التد کرہ ص ۱۳ امیں علامہ قرطبی نے اس حدیث کو نقل کیا ہے اور امام غزائی نے احیاء علوم الدین میں اسے نقل کیا ہے۔ ص ۱۵ سے از ان الحار فین ار دو تر جمہ احیاء علوم الدین مطبوعہ نول کشور، نکھنوَ، 1919ء۔)

حضرت شخ محقق شاہ عبد الحق محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: "زیارت کبھی قبر والوں کے حق کی ادائی کے لئے ہوتی ہے۔ حدیث شریف (آنس مایکو ن المیت فی قبرہ اذا زارہ من کانہ یحبہ فی دار الدنیا) میں آیا ہے کہ میت کے لئے سب سے زیادہ مانوس (انس کی) حالت وہ ہوتی ہے جب اس کا کوئی پیارا آشا (جانے والا) اس کی قبر کی زیارت کے لئے آتا ہے، اس باب میں بہت می احاد یث ہیں۔ "(جذب القلوب مطبح نول کشور، ص ۲۱۳)

تفیر کمیر میں ہے: "حضور اقد س علیہ ہر سال شہدائے احد کے مزار پر تشریف لے جاتے اور انہیں سلام کر کے یہ آیت پڑھتے: علیکم بما صبوتم فنعم عقبی الداد۔ اور ای طرح خلفائے اربعہ (حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثان، حضرت علی رضی اللہ عنبم) بھی کرتے۔ "(تفیر بیر، امام رازی، مطبوعہ مصر، ص الامار سے بی روایت تفیر ابن جریر مطبوعہ مصرص ۱۳ / ۱۸ میں ہے)

★ فاد کا مزیز ک( مطبوعہ مطبع مجید کان پور) کے ص۳۴ م/ ایم ہے: "موال: زیارت قبور کی تر کیب ارشاد ہو وے۔

جواب : جب عوام موسنین کی قبر کی زیادت کے لئے جادے تو پہلے قبلہ کی طرف پشت کر کے اور میت کے سید کے مات موضو کرے اور سور وَ فَا تَو ایک مر تبر اور مور وَ فَلْ هو الله احد تین مر تبر پڑھے اور جب مقبر و میں جادے تو یہ کے المسلام علیکم یا اهل الدیار من المومنین و المسلمین یففر الله لنا و لکم وانا انشاء الله بکم لا حقون ۔ یعنی ملام ہو تم لوگوں پر اے اٹل دیار موسنین اور مسلمین ے، تبخش فرمادے اللہ تعالیٰ ہمارے حق می اور تمہادے حق می اور بم انشاء اللہ تو ال تبرارے ساتھ طخوالے ہیں۔ اور اگر من جمل اولیا واد صلاح کی بزرگ کی قبر کی زیادت کے لئے جادے قو چاہے کہ اس بزدگ کے سید کی طرف موضو کر یے میٹے اور اکمیں مرتبہ چاد ضرب سے بی پڑھے: مسبوح قدوم دربنا و دب الملاحک و الو و حاور سرد کرنا میں مرتبہ پڑھے اور دل سے خطرات کو دور کرے اور دل کواں بزدگ کے سید کے مامنے رکھ قواں بزدگ کے دور کی برکات ، زیادت کر نے دالے کے دل میں بینچیں ہے۔"

لام تُرالى رحمّة الله عليه (م ٥٥٠٥ه) قراع بي: "وكان اذا حضر الى المقابر ليزورها يقول صلى الله عليه وسلم: سلاما على اهل الديار من المسلمين والمومنين، وانا ان شاء الله بكم لاحقون؛ انتم لنا فرط ونحن لكم تيع، اللهم اغفرلنا ولهم وتجاوز بعفوك عنا وعنهم. فكان يعلم نساء ه صلى الله عليه وسلم. اذا خرج النساء الى المقابر يقول لهن قولوا هذا الكلام، ويعلمهن اياه.... ورسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما من احدمنكم يمر قبر اخيه المومن يعرفه في الدنيا فيسلم عليه الاعرفه ورد

149

عليه. " (الدرة الفاخره في كشف علوم الآخره، ص ١١٢ مطبوعه دارالكتب العلميه، بيروت ١٣١٢ ه)

مجموعہ زبدة النصائح میں شائع ہونے والے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ر حمہ اللہ علیہ کے رسالہ "ذبیحہ " میں ہے: "صالحین کی قبروں کی زیادت اور ان (کی زیارت ہے) سے برکت حاصل کر نااور ایصال ثواب، تلاوت قر آن، د عائے خیر ادر تقسیم طعام و شیری بہت ہی اچھااور خوب ہے اور اس پر علائے کرام کا اجماع ہے اور عرس کے دن کانعین اس لئے ہے کہ وہ دن ان کے دار العمل سے دار الثواب کی طرف جانے کی یاد دہانی ویاد کیر کی کابے درنہ جس دن بھی یہ (زیارت دایصال ثواب کا)کام ہو فلاح و نجات کا سبب ہے اور خلف (بعد والوں) کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے سلف ( پہلوں ) کے لئے اس طرح کی بھلائی اور نیکی کرتے رہیں.....اور ابن المنذ ر اور ابن مردویہ نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ عقاصہ ہر سال احد تشریف لاتے اور شہدا کی قبروں پر سلام کرتے ...... امام ابن جریر نے اپن تغییر میں حضرت محمد بن ابراہیم ہے روایت کی کہ نبی کریم ﷺ ہر سال کے شروع میں شہدا کی قبروں پر تشریف لے جاتے اور سلام کہتے اور حضور عظیمت کے بعد خلفائے کرام بھی ایسابی کرتے۔"

امام معمى رحمته الله عليه (م ١٩٠١ه) فرمات مي: "كانت الانصار اذا مات لهم الميت اختلفوا الى قبره يقرؤن له القوآن: انصار كاطريقه تماكه جب ان كا كوئى وفات پاجاتا تووه بار باراس كى قبر پرجات اوراس كے لئے قرآن پڑ ھتے۔ "(شرح الصدور، ص ٣٩ه كتاب الروح ابن قيم، ص ١٠)

امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:" آں حضرت ﷺ نے فرمایا ہے کہ جب تم میں سے کوئی مرجادے ادراس کو تم مٹی دے چکو تو چاہنے کہ ایک شخص تم میں سے اس

کی قبر کے سربانے کھڑا ہواور کیم کہ اے فلال شخص فلانی عورت کے بیٹے اوہ سے کا تو عمر جواب نہیں دے گا، پھر اے دوبارہ ای طرح لیکارے ، وہ سیدها بیٹھ جادے گا، بھر تیسری دفعہ ای طرح کیم ، وہ کیم گا کہ از شاد کر ، خدائے تعالی تبھے پر حم کر ے گر تم اس (قبر والے کے ) جواب کونہ سنو گے ، پھر اس ہے کیم کہ یاد کر اس چیز کو جس پر ق راضی ہوا کہ تیر اپر ورد گاراللہ ہے اور دین اسلام ہے اور تح میں قادر قر آن امام ہے، اس لیے کہ اگر یہ اس کو سنا وہ کے قتر عکر اور تحکیر اس (قبر والے کے ) پاس ہے ہے، اس لیے کہ اگر یہ اس کو سنا وہ کے قو محکر اور تحکیر اس (قبر والے کے ) پاس ہے ہے۔ جاوی گے اور یوں کہیں گے کہ یہاں سے چل دو، اس شخص کے پاس ہم کیوں میں جاوی سے اور یوں کہیں کے کہ یہاں سے چل دو، اس شخص کے پاس ہم کیوں جواب دے گا۔ ایک شخص نے عرض کیا، یار سول اللہ ( علیق پھ) اگر اس کی ماں کا نام معلوم نہ ہو، آپ (علیق کی ) نے فرایا کہ اس کو حوالا لاکا کہہ کر پکارے، ابتی ہے۔ "

(نداق العار فين، ص ١٣٣ / ٢ \_ ص ٥٢٣ / ٢)

<sup>م</sup>ل<sup>4</sup> اردوتر جمد" زیارة القور "مصنفه این تیسیه مش ص∠ تا پر ب:" علاء کاانقاق ب که جو شخص روضه مبارک یا نیمیاء و صالحین، صحاب یا امل بیت و غیر ہم کے مز ارات کی زیارت کرے اس کو ان کا حیوما یا بوسه دینا جائز خین...... اور امام احمد اور ان کے موافقین نے اس کو جائزر کھا ہے۔"

عالم مدینه علامہ سید نورالدین مہودی مخاصة الوفاء "من نقل فرماتے میں "امام احمد بن حنبل (م ۲۳ مه ) کے فرز ندامام عبداللہ (م ۲۹ مه ) فرماتے میں میں نے اپنے والد گرامی سے پوچما، کوئی شخص ہی پاک سیکھی کے منبر کو چیوئے اور بوسہ دے ادر نواب الہم کی امید پراییای فنل قبر شریف کے ساتھ کرے تو (امام احمد بن حنبل نے ) فرمایا اس میں کچھ حرت نہیں۔ عربی عبارت یوں ہے: و فی سکتاب العلل

## 151

والسنوالات لعبد الله بن احمد بن حنبل سالت ابی عن الرجل یمس منبر النبی مَلَّنَظَمُ تبرك بمسه وتقبیله ویفعل بالقبر مثل ذلك جاء ثواب الله تعالی فقال لا باس به (وفاءالوفا مطبوعه بیروت ص ۱۳۰۴/ ۲۰ میتم الثیون ذ یمی، ص ۲۰۱/۳۵ فالالف)

مند احمد ص ۴۲۲/۵ (مطبوعه بیروت)اور المستدرک امام حاکم اور تاریخ مدینة د مثق ابن عساکر ص۹ ۲۴ / ۵۷ (مطبوعه دارالفکر، بیر وت) میں حدیث ہے کہ :اقبل مروان يوما فوجد رجلا واضعا وجهه على القبر فاخذ مروان برقبته ثم قال هل تدرى ماتصنع فاقبل عليه فقال نعم انى لم آت الحجر انما جئت رسول الله مَنْضِبْهُ ولم آت الحجر، سمعت رسول الله عُظينه يقول لا تبكوا على الدين اذا وليه اهله ولكن ابكوا على الدين اذا وليه غير اهله مروان (م ۱۵ ھ) نے ایک شخص کودیکھا کہ زہ رسول کریم ﷺ کی قبر انور پر مونھ رکھے قبر شریف سے لپٹا ہواہے، مروان نے اس فنحص کی گردن بکڑ کر کہا، جانتے ہو یہ تم کیا کر رب ہو؟ اس مخص نے مروان کی طرف مونھ کیا (تو وہ حضرت ابو ابوب انصار ی ر منی اللہ عنہ (م ۵۲ ھ) تھے) انہوں نے مروان سے کہا! (جانتا ہوں کہ کیا کررہا ہوں) میں سمی پھر سے پاس نہیں آیا، میں تورسول اللہ عظیم کے پاس آیا ہوں۔ میں نے ر سول اللہ عظیمہ کو فرماتے سا،دین پرنہ روڈ جب اس کا دالی اس کا اہل ہو ، مہاں دین پر رد وُ جب ناال اس کاوالی ہو۔ (یعنی میں اینے آقا کے پاس آیا ہوں اور ان سے لیٹ کر ان کی آغوش میں اپنا مونھ رکھ کررور ہاہوں۔اس مروان کو دہ یہ جواب دے رہے تھے کہ تو ناال ب)\_ ابن عساکر نے صحیح سند کے ساتھ حضرت ابودرداء(م ۳۲ھ) سے روایت کیا کہ

'' حضرت سید نابلال رضی الله عنه (م۲۰ ۵) نے (جو ملک شام کو چلے گئے تھے) نبی پاک

کنزالعمال مطبوعہ حیدر آبادد کن جلد دوم کے ص ۲۳۸ پر ب: "دحضرت علی کرم الللہ دجہ (م ۳ می ) ۔ روایت کرتے میں کر نجی کر کی میکنی کی وفات شریف کے تمن دن بعد ایک احرابی آیا، دور سول کر کم کی دفات شریف سے بہت غم زدہ ہوا، قبر شریف کی خاک اپنے چہرے پرڈالنا تعاادر کہتا تھا آپ نے فرمایا تو ہم نے سنا آپ کا فرمانا اور آپ نے الللہ سے سناہم نے آپ سے سناور جو کلام آپ پر نازل ہوا اس میں بے کہ ولو انہم اذا طلموا انف میں الن اور ب تک می نے اپنی جان پر قام کیا اور آپ تج یخش دیا۔ "تو سراح کے استغنار فرما کی تو قبر رسول سے آداز آئی الللہ نے

153

حضرت مفتی احمہ یار خان نعیمی این کتاب ''جاء الحق'' میں عالم کیر کی کے حوالے ے کہتے ہیں: لا باس بتقبیل قبر والدیہ، کذافی فی الغرائب، اینے ال باپ ک قبر س چوہنے میں حرج نہیں۔"(ص ۲۷) 🛧 اعلیٰ حضرت امام اہل سنت مولانا شاہ احمہ رضا خاں بریلوی رحمتہ القوی (م • ۱۳۳۰ھ) فرماتے ہیں کہ عالم گیری میں ہے کہ قبروں پر گلاب دغیر ہ کے پھول رکھنا اچھاہےاور روالحمار میں ہے کہ چھول جب تک ترو تازہ رہتا ہے اللہ تعالیٰ کی شیچ کر کے میت کا دل بہلاتا ہے اور خدا کے ذکر ہے رحمت نازل ہوتی ہے، اس بات ہے اور حدیث شریف کے اتباع کے لحاظ سے اس کا (مندوب) پندیدہ ہونا ثابت ہو تاہے اس پراس کا قیاس بھی ہو گاجو ہمارے زمانے میں آس وغیر ہ کی شاخیس رکھنے کاد ستور ہے۔ (ردالحمار مطبوعہ مصر ص ۲۰۷/۱)۔ فاضل بریلوی مزید فرماتے ہیں: اگریتی قبر کے او پر رکھ کرنہ جلائی جائے، اس میں سوء ادب اور بد فالی ہے، ہاں قبر کے قریب خالی ز مین بر رکھ کر سلکائیں کہ خوش ہو محبوب ہے۔ فرماتے ہیں: اگر بتی جلانا اگر تلاوت قر آن کے دقت تعظیم قر آن کے لئے ہویادہاں کچھ لوگ بیٹھے ہوں،ان کی تر و تح کے لئے ہو تو متحن مے۔

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ''اور پھول اور خوش بوکی چیز قبر پرر کھنااس سے ماخوذ ہے کہ میت کے کفن میں کافور وغیر ہ خوش بوک چیزیں لگانا شرعا ثابت ہے، خوش بوکی چیز قبر پر رکھنے سے میت کو سر ور ہو تا ہے۔'' (ص ۲۲۸/۱۔ فادی عزیزی)

میرے والد گرامی مجدد مسلک اہل سنت خطیب اعظم حضرت مولانا محمد شفیج اوکاڑدی علیہ رحمتہ الباری (م ۴۰۴ ماھ) اپنے رسالہ ''ثواب العبادات الی ارداح الا موت'' کے ص∠ا پر فرماتے میں ''حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمافرماتے ہیں کہ

حضور ملیلنے دو قبر وں کے پاس سے گزرے تو فر مایا کہ ان دونوں قبر والوں کو عذاب ہو رہا ہے اور وہ کمی بہت بڑے گناہ کی وجہ سے نہیں بلکہ ایک تو چیشاب کرنے کے وقت چینوں سے نہیں بچتاتھااور دوسر اچنل خور تھا۔

ثم الحذ جریدة رطبة فشقها بنصفین ثم غوز فی کل قبر واحدة، قالو یارسول الله لم صنعت هذا؟ فقال لعله ان یخفف عنها مالم یبسا۔ (بخاری، مسلم، متحکوٰة ص ٢٣- كتاب الروح ص ٥٠ التر كره ص ٢٣) پحر آب ( علیقه ) نے مجور كي ايك تر شاخ لى اور در ميان مے چر كر اس كے دو حص كر كے دونوں قبر وں پر ايك ايك حصہ گاذ ديا صحاب كر ام (رضوان الله عليم الجعين) نے عرض كى ميارسول الله (عليقه) آب نے اليا كيوں كيا؟ فر لمال سے كه (جب تك مد شاخيں برى د ميں كى )ان كے عذاب مى تخفيف ر جى كى

ال حدیث میں چند با تمی قابل فور میں (اول) یہ کہ حضور اکر میں بلکھ سے عالم برزن کا حال بھی پوشدہ نہیں ہے۔(دوم) یہ کہ وہ قبر والے اپنی زندگی میں جس کناہ کا ارتکاب کر کے گر قادِ عذاب ہوئے تھے آپ (علیکھ) کو اس کا علم قصار (سرم) یہ کہ آپ نے تر ثا خیس قبر پر رکھ کر ان کو تخفیف عذاب کا با عث قرار دیا۔ اب سوال یہ ہے بائے تو ( ثانوں کے ) سو کھنے کے بعد شاخوں کا قبر پر ہونا با عث تخفیف عذاب ہونا چاہے۔ حالاں کہ ایا نہیں۔ معلوم ہوا کہ تخفیف عذاب کا با عث مرف وہ شاخوں کو نہیں بلکہ ان کی تیچ ہے جو وہ پر حق میں کیوں کہ وان من شدی ء الا یہ سیم ہم معد ( الآ یہ) ہر چیز اللہ کی تسیح بیان کرتی ہے۔ اور چوں کہ شاخوں کا سرح مان ( شاخوں ) کی موت ہو اور موت ہے تیج مو قوف ہو گی لہٰذا تا ،ت ہوا کہ تخفیف عذاب کا باعث شاخوں کی تشیح میں۔

155

نیز یہاں ہے یہ بھی ثابت ہوا کہ قبروں پر پھول ڈالنا جا تز ہے کیوں کہ تھجور کی تر شاخوں کی طرح ترویازہ پھول دغیرہ بھی اللہ تعالٰی کی شبیح پڑھتے ہیں۔ بعض لوگ یہ کہا کرتے ہیں کہ حضور اکر مقلیقہ نے شاخیں اس لئے رکھیں کہ ان سے عذاب میں تخفیف ہو جائے تو تم جو اولیاء اللہ کی قبروں پر پھول \* التے ہو تو معلوم ہوا کہ تم ان کو گر فنار عذاب سبجصتے ہو اور اس لئے پھول ڈالتے ہو کہ ان کے عذاب میں کی ہو جائے، تواس کے متعلق عرض بیہ ہے کہ تشبیح صرف ان لوگوں ہی کو مفید نہیں جو گر فتار عذاب ہوں بلکہ ان کو بھی مفید ہے جو غریق رحمت ہوں،اگر شبیح گر فآر عذاب کے لئے تخفیف عذاب کا باعث ہے تو غریق رحمت کے لئے خوشی و مسرت اور رفع در جات کا باعث ہے، چناں چہ بہت سے صحابہ کرام اور بزرگان دین نے بوقت وفات وصیتیں کی ہیں کہ ہماری **قبر د**ں پر کھجور کی تر شاخیں رکھا کرنا، نہیں معلوم یہ محکرین ان پاک لوگوں کے متعلق کیا گمان کریں گے ؟" جناب اشر فعلی تھانوی''الْکشف'' کے ص٩٣٩ پر لکھتے ہیں: حضرت ابو بریدہ ہے روایت ہے کہ انہوں نے بیہ وصیت کی تقل کہ ان کی قبر پر دو شاخیں تھجور کی رکھ دی جاوی۔ روایت کیااس کو بخاری نے ترجمہ الباب میں۔ ف: درخت نشاندن برائے تسبیح، بعض لوگوں کی در خت لگانے سے بیہ نیت ہوتی ہے کہ اس کے ذکر و تسبیح سے میت کو نفع دانس ہو گا،اس حدیث سے اس کی اصل نکلتی ہے۔) ر دالحمار مطبوعہ مصر ۲۰۲ /۱۰اور فنادی قاضی خاں مطبوعہ نول کشور لکھنو کے ص 1/19۵ م ب: واللفظ الخانيه يكره قطع الحطب والحشيش من المقبرة

فان کان یا بسا لا باس به لانه مادام رطبا یسج فیونس المیت و تنزل بذکره الرحمد چوب و گیاه سز کام مقبره ے کا نزا (مکروه) ناپندیده بادر ختک مو توکوئی حرج نہیں کیوں کہ جب تک وہ تر رہتی بے اللہ کی تنبیح کرتی ہے تواس سے میت

#### 156

کابتی بہلکا ب اور اس کے ذکر ہے رحمت نازل ہوتی ہے۔ حضرت فاضل بریلوی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: مجمع البر کات میں مطالب المو منین اور کز العواد و قادی غرائب و غیر ہا می ہے: وضع المورد والویاحین علی القبور حسن لاندہ حادام رطبا یسبح ویکون للمیت انس بتسبیحہ گلاب کے اور خوش ہوالے کیول تبروں پر ڈالنا اچھا ہے کہ جب تک تازہ رہیں کے اند تعالی کی شیچ کریں گے اور میت کو ان کی مسجع سے انس حاصل ہوگا۔ (فادی بند یہ مطبوعہ پشادر صراہ ۵/۲)

بزرگوں کے مزارات پر پھول ڈالنایاان کی قبر شریف کے گرد عمارت بنانایان پر چراخ دوشن کرنے کے بارے میں علائے اسلام فرماتے ہیں: تعطیما دوح العشوفة علی تواب جسدہ یعنی ان کی روح کی تعظیم کی جاتی ہے اور لوگوں کو دکھایا جاتا ہے کہ یہ مزار مجوب کا ہے۔ (الحدیقہ الند یہ ص ۳۰ / ۲) بیہ حضرت شخ محقق شاہ عبد الحق محدث دہلوی دحتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: "مالحین ایپزائرین کے ادب کے مطابق ان کی بے پناہ مدد فرماتے ہیں۔ "

(العقة الملعات ص ٢٤ / ١) جناب اشر نعلی قنانو کی اپنی کماب "المکشف " (مطبوعه سجاد پیلشر ز، لا ہور) کے م ١٦٣ میں حدیث نقل کر کے فرماتے ہیں: "ف: ادب موتی کالا حیاء، بزرگوں نے لکھاہے کہ ہر مردوکی قبر پر حاضر ہو کر اس کا اتنااد ب کرے کہ جتناحالت حیات میں کر تاقالہ "

<sup>میل</sup> حفرت شاہ دلی اللہ دبلو ی(م ۲۷۱۱ھ)" فیوض الحرمین" میں لکھتے ہیں: ''کامل بند سے کاجب انقال ہو تابے تونہ دہ خود گم ہو تابے نہ ہی اس کا کمال بلکہ بد ستوراپے ملل پر رہے ہیں۔ ''

اعلیٰ حضرت فاضل بر یلو می اپنے فآد کی میں سید ی محمد عبدر می کا قول نقل فرماتے

### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### 157

یں: "زائر ان کی بارگاہ میں حاضر ہو اور اس پر متعین ہے کہ دور دراز ہے ان کی زیارت کا قصد و ارادہ کرے ، پھر جب ان کی بارگاہ میں حاضر کی اور باریابی کا شرف حاصل ہو تو لاز م ہے کہ عاجز کی واتھ ار کی، مسکینی و فقیر کی، محتابتی د فاقہ و بے چارگی اور فرد تنی و فرماں بردار کی ہے متصف ہو (یعنی ان کو اپنائے) اور ان اہل اللہ کی بارگاہ میں فریاد کرے، ان سے اپنی حاجت ردائی چاہے اور یقین کرے کہ ان کی برکت سے قریاد کرے، ان سے اپنی حاجت ردائی چاہے اور یقین کرے کہ ان کی برکت سے قریاد کرے، ان سے اپنی حاجت ردائی چاہے اور یقین کرے کہ ان کی برکت سے میں سنت جاری ہے کہ ان کے ہا جھ پر ان کی برکت سے لوگوں کی حاجت روائی ہوتی ہے۔ "(المد خل، فصل فی زیار ۃ القہر، ص ۲۵۲ / ا۔ مطبوعہ ہیر وت) خصرت شاہ دلی اللہ دہلوی فرماتے ہیں: "(چاہت کہ ) ان (اہل اللہ) کی قبر دن کی زیارت کو جائے اور دہاں (چاکر ان سے فیر کی) بھیک مائے۔ "(جمعات، مطبوعہ حیر آباد، ص میں)

158

تار کین کرام!اللہ تعالٰی جل شانہ مداراخاتی دمالک ادر صرف دی بہارا معبود ب، اس کے سواکو کی متصرف حقیق اور ذاتی و حقیق مستعان نہیں، اللہ کر یم نے اپنی تلوق میں جس کسی کو جو مکال ادر جس فصوصیت سے نوازا، وہ اس کی عطااور اس کا فضل ب، دوابے بیار دول کے ذریعے اپنی تلوق کو فیض پہنچا تا ب، اللہ والول سے اللہ تعالٰی می کا فیض و کرم اور اللہ تعالٰی ہی کر حمت و بر کس کا سکات کو بینچ رہی ہے۔

ہم قر آن کر مجم اور احادیث مبارکہ کے ساتھ ساتھ قر آن وسنت کے پابند علا، و اولیا، کے اتوال وافعال کو تھی اسلامی تعلیمات بی کی روشنی میں انے اور تبول کرتے میں اور اہل اللہ (اللہ والوں) کی تعظیم و تحر مجم اور ان سے محبت و عقید ت بھی اسلامی تعلیمات کے مطابق رکھتے ہیں۔ اللہ والوں کی ذات و صفات، ان کے کمالات و فیر و مزارات وغیرہ اللہ توالی کے مظاہر قد رت میں۔ اللہ والوں کے آستانے، ان کے مزارات وغیرہ اللہ کر کم بی کی رحمتوں بر کتوں کے مر اکز ہیں۔ یہ ہتیاں اور ان کی بار کا ہیں رجو مکالی اللہ بی کے مطاور میں۔ اللہ والوں کی مات و اس کے مرات کے مالات و مرین پر چلے کی ہم نماز کی ہر رکھت میں و عاکر تے ہیں، اللہ تعالی سے بی د عام کہ دو میں شریعت و سنت کا پابند رکھے اور عنداللہ جو حق ہے ہم ای کے قاک و قامل اور عامل ہیں۔

ر سول کریم یک تلک وان کے اصحاب والل بیت، ان کی امت کے اولیا، و علائے حق بے ہمارار شتہ عقید ت و محبت اللہ کے لئے بے اور سر مایہ ایمان دزریعہ نجات ہے۔ اللہ کر کم ایے پند اور قائم رکھے۔

اس فقیر نے رسول کر میں تلیک کے والدین کر میں کے ایمان کے بیان کے بعد قبر کے احکام و آداب بھی کسی قدر تحریر کے میں اور کو شش کی ہے کہ اس موضوع پر ضرور ی با تیں جمع ہو جائمیں، اپنی ہر کو تاہی فلطی پر اللہ کریم ہے طالب عفود در گزر

### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

159

ہوں اور آپ سب سے نیک دعائیں چاہتا ہوں۔ اللہ کریم میری اس کاوش کو سبھی کے لئے مفید دنافع فرمائے۔ آمین وصلى الله علىٰ حبيبه سيدنا محمد وآله و اصحابه و بارك وسلم

فقير كوكب نورانى اوكاژ وى غفرله كراحي

#### 160

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله رحمة للعالمين و على آبانه و امهاته و اهل بيته و اصحابه اجمعين بسم الله الرحمن الرحيم اللَّد كريم جل شاند نے اپنے حبيب كريم حضور ير نور سيد نامحد رسول اللَّد عَطِيقَهُ كا نام "محمد" ( علی ) رکھا ہے۔ اس مبارک نام کے معنی میں بہت زیادہ تعریف کیا کیا، جس کی بار بار تعریف کی جائے۔ ہم بلاخوف تردید پورے دنوق ہے کہہ کتے ہیں کہ بیٹام می بتاد ہا ہے کہ ہمارے نی کر کی متلک کی مستى بلا شبہ تعریف می کے لئے تخلیق ہوئی ہے۔ صرف تلوق بی نہیں، خود خالق کا مُنات اپنے اس حبیب کی تعریف فرما تا ہے۔ چنال چہ بخار کی شریف میں امام بخار کی نے حضرت ابو العالیہ (التونی ۹۳ھ) کا قول نقل فرمایا ب که آیت دردد و سلام عمل ان الله و ملنکته بصلون على النبي ے مرادیہ ب کہ اللہ کریم اپنے حبیب کریم ﷺ کی تعریف فرما تاہے۔ رسول کریم سینٹ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام مجید قر آن کریم میں "بو ہان" فرمایا ہے لین حضور اکر میں اللہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات کی دلیل بنا کر بیں بچے گئے ہیں۔ یہ بات داضح ہے کہ د لیل کسی د عوی کی ہوتی ہے اور دلیل کی خوبی و عمد کی، د عوی کی خوبی د عمد کی کو ثابت کرتی ہے،اگر دلیل میں کمزوری ہو تواس ہے دعوی کمزور ہو تاب ، یوں ہم جان کیتے میں کہ جس بستی کو اللہ تعالیٰ نے ابنی ذات و صفات پر دلیل بنایا ہے اے اللہ کر <u>کم نے</u> محاس و کمالات کا پیکر بنایادر بے عیب پیدافر مایا ہے ، چناں جد حفرت حسان بن ثابت رضى الله تعالى عنه (التوني ٣٥ه) فرماتے ہيں۔

و احسن منك لم ترقط عينى واجعل منك لم تلد النساء خلفت مبراء من كل عيب كانك قد خلفت كما تشاء (ديوان حيان بن ثابت، ص11-مطبوع بر وت)

## 161

رسول کریم ﷺ کے سامنے حضرت حسان بیان کرتے ہیں کہ یا رسول اللہ (ﷺ) آپ سے بڑھ کراچھامیر ی آنکھ نے نہیں دیکھااور آپ سے بڑھ کر جمال والا کس مال نے جنابی نہیں۔ آپ ہر عیب و نقص سے بالکل پاک پیدا ہوئے ہیں، کچھا یے کہ جیساخود آپ نے پیدا ہونا چاہا۔

بخوبی سمجھا جاسکا ہے کہ جس ہت کواللہ کریم نے اپنا محبوب و مطلوب بنایا ہے وہ ہتی یقیناً ہر طرح عمدہ واعلیٰ ہے ورنہ ( معاذ اللہ ) کمی کو زبان اعتراض در از کرنے کی جر آت ہوتی اور اعتراض اللہ تعالیٰ پر ہو تا۔ اور اللہ کریم کے بارے میں واضح ار شاد مبارک ہے کہ ان اللہ جمیل یحب المجمال بے شک اللہ تعالیٰ خوب ہے اور خوبی ہی کو پندر کھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ خالق ہو کر بے عیب ہے اور اپنے حبیب کریم عیق تی کہ کو اس نے بے عیب بنایا ہے تاکہ اس کے محبوب کریم علی تھتی کو ویکھنے والا اندازہ کر لے کہ جس کے وعوی کی ہے دلیل ہے وہ خود کس قدر مر تبت وعظمت والا ہے۔

ہم پر واضح ہو گیا کہ اللہ کریم کے حبیب کریم عظامتہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سب سے احسن واجمل اور اشرف واکر م ہیں۔ اللہ کریم جل شانہ نے انہیں ہر طرح عمد ہ اعلیٰ اور مثالی بنایا، وہ حسب و نسب میں بھی سب سے عمدہ ہیں، چناں چہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول کر یہ عظامتہ نے سورہ تو یہ کی اس آیت لقد جاء کم دسول من انفسکم کوفا کے زہر ہے قر اُت فرمایا (پڑھا) اور فرمایا کہ "میں نب (خاندان) و حسب (بزرگی) وصہر (نکاح کے رشتے) میں تم سب سے نفیس ترین ہوں اور میر نے تمام باپوں میں حضرت آدم (علیہ السلام) تک کوئی زانی (حرام کاری کر نے والا) نہیں ہوا۔ سب نے نکاح کیا، یعنی وہ سب کے سب حرام کاری سے پاک تھے۔ " (خصائص کبر کی، ص ۳ م، جلدا۔ السیر ۃ الحلدید ، ص ۱۸ /۱، مطبوعہ دار المعر فہ، ہر وت)۔ رشتے ناتوں میں بھی رسول کر یم عظیمتہ بہتر و اعلیٰ ہیں، چناں چہ حضرت

X

162

" میں محمر ( طلطی ) بن عبداللہ ہوں (شیبیة المحصد) عبدالمطلب کا بیلا، ایلہ تعالی نے مخلوق کو پیدا فرایل تو مجصے ان کے بہترین میں کیا مجر ( انسانوں ) کے دو گر وہ بنائے ( عرب و عجم ) تو مجصے ان کے مبتر کر دہ گر دہ ( عرب ) میں کیا مجر اس کر دہ کے چند قبا کل بنائے تو مجصے ان کے مبترین خاندان ( بنی پاشم ) میں کیا ہی میں مبترین ہوں ذاتی ادر خاندانی طور پر ان سب ہے۔ " ( ترفدی شریف، مقتلوۃ شریف ص ۱۵۳ ۔ رسا کل نسع، میں ۲۳ / السالا نیاب، ص ۲۵ / ا، حلبوعہ دار الفکر، میروت۔ نشر اطمیب از قوانوی کس ۲۳ )

مسلم شریف، ترمذی شریف اور متلکو قریف می ب حضرت داملد بن الاستع (التوفی ۵۸۵ ۵) فرماتے میں کہ می نے رسول کر یم حقیق سے سنا فرمایا " بے قت اللہ تعالی نے حضرت اسا عمل عایہ السلام کی اولاد میں سے کنانہ کو بر گزیدہ (ختب ) فرمایا اور کنانہ میں سے قریش کو اور قریش میں سے بتی ہاشم کو اور بنی ہاشم میں سے بتھ کو بر گزیدہ فرمایا۔ " (ص اا۵ نظر الطیب ص ۱۵ الدر السطم می ۳۳ سے اعلام الملط ہ ص ۱۰ سبل المبد تی دالر شاد، می ۲۳ / ارد ساکل تشع، می ۲۳ سیر اعلام الملط ہ ص ۱۸ / اولا کل المبد تی سیتی، می ۱۱ / اور میں ۲۳ سیر اعلام الملط می ۲۰ / اولا کل المبد تی تیتی، می ۱۲ / اور میں ۱۸ / اور کی میں ۲۳ سیر اعلام الملط ہ می ۱۸ / اولا کل میں میں الدین میں ۲۰ / اور ال

دیلمی میں بے،امیر الموسنین نیلنہ را کی حضرت علی کر ماللہ وجبہ الکریم(التو فی ۳۹ هه) فرماتے میں کر رول کر یم سیک نے فرمایا" سب آد میوں سے بہتر عرب میں اور سب عرب سے بہتر ہنو قریش اور سب قریش سے بہتر بنی ہاشم میں۔" بخار کی شریف میں سے، حضرت ابوہر رور وضی اللہ تعالی عنہ (التو فی ۵۸ھ)

# 163

فرماتے میں کہ رسول کریم علی فضح فرمایا" میں ہر قرن وطبقہ میں بنی آدم کے بہترین طبقوں سے بھیجا گیا یہاں تک کہ اس طبقہ میں آیا جس میں سے پیدا ہوا۔ " (سبل الہد کی والرشاد، ص ٢٣٥/١\_د لاكل الديرة بيبيق، ص ١٤٥/١\_الدر المنظم ص١١) ابن عساکر میں حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ تعالٰی عنہ (التو فی ۳۳ 🖝 ) ہے روایت ہے: رسول کریم ﷺ نے فرمایا کہ: "قریش بر گزیدہ خدا ہی۔" سید ناز ہیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت ہے ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ: ''اللہ تعالیٰ نے قرایش کوایس سات باتوں سے فضیلت (بزرگ) دی جو نہ ان سے پہلے کسی کو عطا ہو کیں نہ بی ان کے بعد کمی کو عطاہوں۔ایک توبہ کہ میں قریش سے ہوں (اور یہ نسبت تمام فضائل ہے ارفع واعلٰی ہے)ادر انہی میں خلافت ادر کعبۃ اللہ کی دربانی ادر حاجیوں کا سقایہ (ان کی میز بانی و مہمانی)ادر انہیں اصحاب فیل ( ہا تھی دالوں ) پر نصرت ( فنخ ) عطا کیادرانہوںنے دس برس اللہ تعالٰی کی عمادت تنہا کی کہ ان کے سوار دیئے زمین برادر کمی خاندان کے لوگ اس وقت عمادت نہ کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ نے ان کے بارے میں ایک سورت قر آن کریم میں اتاری کہ اس میں صرف انہیں کاذ کر فرمایااور وہ سور <sup>ہ</sup> لا يلاف قريش ب-" (طراني تبير، المتدرك، سيهتى، بخارى في التاريخ، سبل البدي والرشاد، ص ۲۳۳ / ا\_سير ة حلبهه، ص ۱/۹۰) ابن سعد روایت کرتے ہیں عبداللہ بن عمیر سے (مرسلا) کہ رسول کریم علیک نے فرمایا کہ بے شک اللہ تعالی نے حرب کو پسند فرمایا پھر حرب سے کنانہ کو اور کنانہ ے قریش کو اور قریش نے بنی ہاشم کو اور بنی ہاشم نے اولاد عبدالمطلب کو اور عبدالمطلب کی اولاد ہے مجھ۔"(بیہق) ر سول کریم عظیم فی فرمایا که: "جریل امین علیه السلام نے حاضر ہو کر عرض کی

کہ اللہ تعالیٰ عزوجل نے مجھے بھیجا۔ میں زمین کے مشرق و مغرب، نرم و سخت (وادیوں

#### 164

ادر پہاڑوں) ہر صفح میں پھر اکوئی گردہ عرب یہ بہتر نہ پایا بھر اس (انڈ قعالیٰ) نے بھے تھم دیا تو میں نے تمام عرب کا دورہ کیا تو کوئی قبیلہ معنر سے بہتر نہ پایا بھر تھم نر مایا، می نے معنر میں تغییش کی توان میں کنانہ سے بہتر نہ پایا بھر تھم دیا، میں نے کنانہ میں گڑت کیا تو کوئی قبیلہ قریش سے بہتر نہ پایا بھر تھم دیا، میں قریش میں بھر اکوئی خاندان بنی ہاشم سے بہتر نہ پایا بھر تھم دیا کہ میں سب سے بہتر نفس (جان) تلاش کر دوں تو کوئی جان حضور نوی کر میں میں تیک میں سب سے بہتر نفس (جان) تلاش کر دوں تو کوئی جان سبل الہد کی دالر شاد، ص ۲۳ ال۔ سیر قصلیہ، میں ۲۳ (را

ام الموسنين حضرت عائشة صديقة رضى الله تعالى عنبا (م ٥٥ه) فرماتى بي كه رسول كريم تلينية في فرمايكه : محص جريل ايمن في عرض كاكه مي فراتى بي كم مشرق و مغرب كموكال ذال محركو كى شخص حضرت محم علينية ب افضل في بايد كو كى خاندان بنى باشم مسجر بريال " (طبرانى، دلا كل الملوة، يبقى، ص ١٤/١/ ١ ـ رما كل تسع سيوطى ص ٣٣ ـ ذخائر العقى، ص ١٣ له مل الملدى دالر شاد ص ١٣٣/ ١) ـ جتاب اشر فعلى تعانوى نشر الطيب من من ريم روايت كما كر فرماتي من 1/ ١/ ١ ـ رما كل تسع حافظ ابن جر كميته بي كه آثار صحت سراس متن (يعن حديث) سر صفات پر فمايان من (كندانى المواجب)ف: حضرت جريل عليه السلام سراقول كاس شعر مي كويا ترجر كيا كميا ب

آفاق ہا کر دیدہ ام مربر بتال ورزیدہ ام بسیار خوبال دیدہ ام لیکن تو چڑے دیگری طبرانی اور خطیب میں یہ روایات بھی میں کہ تعظیم و تحریم کے لئے ہر شخص اپنے بھالی کے لئے اضح تکر بنی ہا شم نہ اخیص بلکہ ان کے لئے اضاجائے۔ احمہ ، بخاری اور مسلم میں بے کہ رسول کر یم بیکٹی نے فر ایا کہ :"عرب کی سب

## 165

عور توں میں بہتر قرایش کی نیک خواتین ہیں اپنے چھوٹے بچے پر سب سے زیادہ مہر بان اور اپنے شوہر کے مال کی سب سے بڑھ کر نگھ بان۔'' ( سبل الہد کی والر شاد، ص (۱/۲۲۵)۔ ان روایات سے خاندان رسول ( علیقہ ) کا درجہ و مرتبہ اور بزرگی خوب واضح ہے، مزید ملاحظہ ہو۔

ابن عدی، حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت فرماتے ہیں کہ: ''رسول کریم ﷺ نے فرمایا کہ قریش قیامت کے دن سب لوگوں ہے آگے ہوں گے اور اگر قریش کے اتراجانے کا خیال نہ ہو تا تو میں انہیں بتادیتا کہ ان کے نیک کے لئے اللہ تعالیٰ کے ہاں کیا ثواب ہے۔ ''

طبرانی بمیر اور دار قطنی میں ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما (التو فی ۲۲ کے دن میں سب سے ہے کہ (ان کان صحیحا): "ر سول کریم ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن میں سب سے پہلے اپنے اہل بیت کی شفاعت (سفار ش) کروں گا پھر درجہ بدرجہ جو زیادہ نزد یک ہیں قریش تک پھر انصار پھر وہ اہل یمن جو مجھ پر ایمان لائے اور میر کی پیرو کی کی پھر باقی عرب پھر اہل مجم اور میں جس کی شفاعت پہلے کروں وہ افضل ہے یعنی اہل بیت رسول مب سے زیادہ درجہ رکھتے ہیں۔ "(ذخائر العقمی، ص ۲۰ سبل البد کی دالر شاد، ص ۱۱/۱۱) این النجار روایت کرتے ہیں، این عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما (المتو فی ۸۲ دھ) سے کہ: "رسول کریم میں پی کی سول کی ایک بید خیال کرتے ہو کہ جب میں جنت کے درواز دں کی زنجیر ہاتھ میں لوں گائ وقت عبد المطلب کی اولاد پر کسی اور کو تر چی دوں گا؟

ادر یہ مشہور روایت متعدد کتابوں میں محد ثین نے نقل کی ہے کہ رسول کریم سیلینہ فرماتے ہیں کہ: ''ہر تعلق اور رشتہ قیامت کے دن قطع ہو جائے گا سوائے میرے دشتے ناتے کے۔''(المتدرک، ص۲۰۲ / ۳۔ذخائرالعقمی، ص۲) توجہ فرمائے، رسول کریم ﷺ نے لوگوں کو جمع فرمایا اور منبر شریف بر رونق،

افروز ہوئے اور فریلی:" کمیا حال ہے ان لو کو کا جو کمان کرتے ہیں کہ میری قرابت نفع نہ دے گی! ہر دشتہ ناتا قیامت میں منتقطع ہو جائے کا سوائے میرے دشتے ناتے کے کہ وہ دنیا و آخرت میں جزاہوا ہے یعنی وہ کٹنے والا نہیں۔ "(رواہ المیز ار،رواہ الحاکم عن البی سعید الخدری رضی اللہ تعالٰی عنہ۔ ذخائر العقمی، ص ۲)

احادیث میں ب کہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب کر کم عظیظت ہے وعدہ فرمالا ب کہ ان کی نسل کو آگ پر حرام فرمادیا ہے۔ لیمنی وہ اولا در سول جو ایمان پر ثابت و قائم رہ گی وہ ہر کر دوزخ میں نہیں جائے گی۔ (سبل الہد کی والر شاد، می ۱۱/۱۱)۔ حضرت عمران بن حصین رضی اللہ تعالی عند (التو فی ۵۲ ھ) ہے ب کہ وہ کتے ہیں کہ رسول اللہ عظیظت نے فرمایا کہ میں نے اپنے دب سے عرض کی کہ میرے اہل ہے۔ میں سے کوئی بھی دوزخ میں نہ جائے تو اللہ تعالی نے یہ (وعدہ) بچے عطا فرمایا۔ (زخائر العقی، میں میں المدرسا کل تسی، میں ۲ سیل الہد کی والرشاد میں ۲۵ سرام (م)

عن عبدالله عن النبی قال ان فاطعة احصنت فرجها فحومها الله و ذرینها علی النار - (ذخائر التقی، ص ۳۸ مر سیل البدی دالر شاد ۱/۲۵۳ می بجی بر سائل تسع، ص ۹۹،۲۵ می امام سیو طی علامداین جریر کی تغیر سے تقل کرتے میں کہ حضرت این عبال رضی اللہ تعالی عنما آیت قر آتی و لسوف بعطیل دبل فتوضی کے تحت قرماتے میں کہ رسول اکر م علیق کی مشابچی ہے کہ ان کے الل بیت میں سے کوئی دوزخ میں نہ جائے - (سیل البد کی دالر شاد، می ک / ۱۱)

خون مبادک جاد کی ہو گیا، حضرت مالک بن سنان آگے بڑھے اور بارگاہ رسالت مآب سیکٹ میں عرض کی کہ بچھ اجازت دیتینے کہ یہ خون مبارک بند کر دوں، فرمایا کیا کرد گے ؟ انہوں نے عرض کی آپ اجازت عطا فرمانے اور چکر دیکھنے، اجازت لطے پر دو اب بائے

### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

167

اقد س کو مونھ میں لے لیتے ہیں اور اتنا چوستے ہیں کہ خون رک جاتا ہے، ان کے مونھ میں خون مبارک تھا، فرمایا سے پھینک دو، وہ یہ سنتے ہی گھونٹ بھر جاتے ہیں اور عرض کرتے ہیں کہ آب کاخون مبارک اور پھینک دوں! خدا کی قشم! میں اییا نہیں کر سکتا، رسول کریم میں کہ آب کاخون مبارک اور پھینک دوں! خدا کی قشم! میں اییا نہیں کر سکتا، رسول ریم میں بیان کہ آب کاخون مبارک اور پھینک دوں! خدا کی قشم ایس ایس نہیں کر سکتا، رسول د کی میں بیارت ہوئی کہ اگر کوئی کمی جنتی مرد کود کھنا چاہتا ہے تو اس (مالک بن سان) کو د کی لے۔ "(زر قانی ص ۲۳، ج ۳ الروض الالف، ص ۱۵۵۲ / ۳)

ر سول کریم میں کا صرف خون مبارک جس نے پی لیا یعنی جس کے جسم میں ر سول یک میلانی کا مبارک خون چلا گیا اے دنیا ہی میں جنت کی بشارت (خوش خبر ی) مل گی تواندازہ کیا جاسکتا ہے کہ خود نبی کریم ﷺ جن کاخون میں یعنی رسول کریم میں۔ ایک کے والدین کریمین، وہ جنتی کیوں نہیں؟ اندازہ کیا جائے کہ نبی کریم ﷺ سے خصوصی نسبت و قرابت کی دجہ سے انہیں کس درجہ مرتبت و سعادت حاصل ہے۔ سبھی انتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ کے فضلات مبارکہ بھی پاک تھے، آپ کی خادمہ نے ایک برتن میں رکھاہوا آپ کا بول مبارک (بییثاب) بے خبر ی میں پی لیا،اسے اس ے کوئی بد یو نہیں آئی بلکہ اس نے اس میں مہک اور لذت پائی، اے امر اض <sub>سے شفا</sub>ک نوید ملی اور برکت نامی کنیز کو جنم سے فکا جانے کی بشارت عطاہو کی۔ (متدرک ۲۳ / ۲۳۔ خصائص كمرئ ص ٢ /١- الروض الانف ص ١٢٥ / ٣- سير ة حلبيه ، ص ٨٦، ٨٥ / ١) طرانی اور خصائص کمر کی میں ہے کہ حضرت سلملی نے بی کریم عظیم کے عسل کا یانی پی لیا، فرمایا تجھ پر آتش دوزخ حرام ہو گئی۔ اس بارے میں شاید کسی بظاہر نغیس طبع شخص کوماننے میں د شوار می ہو تواہے جاننا چاہے کہ ہر کمی میں پھول کارس شہد نہیں بنائس میں زہر بنا ہے اور سی میں شہد۔ وہ

رب جو کھی میں شہد بنادیتا ہے وہ اپنے حبیب کریم علامتیں کے فضلات مبار کہ کوپاک

اور برکت دالا کیوں نہیں بنا سکما؟(اس بارے میں تفصیل کے لئے میرے دالد گرائی کی کتاب" ڈکر جمیل "ملاحظہ فرمائے۔)

(علائے اسلام نے فرمایا ہے کہ یہ بات تحقیق کے طالب کے پیش نظر ، تنی چاہئے کہ نبی کر یم علیق مقیس علیہ تھم ایا گیاہے ، مقیس کا تکم بھی ای در جہ میں ہوگا۔)

بی (حفرت ابراہیم علیہ السلام) کے قد موں کا نشان جائے سجدہ بنا دیا جانا تو قر آن کر یم سے ثابت ہے، حضور اکرم میں کی نسبتوں کی فضیلت بنوبی سجم جل علی ہے۔(بزر کوں نے آثار و ترکات کے حوالے سے تفصیل میر کی کماب" مزارات و تیر کات اور ان کے فیو ضات "میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔)

حفرت انس رضی اند تعالی عد (التونی ۹۳هه) سے حوالے سے مشہور واقعہ ہے کہ ان کے پاس ایک دستر خوان تھا جس سے نبی کر یم علیظت نے اپنے ہاتھ مبارک یو تیچ تھے، انہیں جب بھی وہ دستر خوان صاف کر تا ہو تا تو وہ اسے آگ میں ڈال دیتے، آگ سے جلاتی نہیں تھی، ذرائی کلین کر دیتی تھی۔ (خصائص کبر کی می، ۲۰۸۰) جس دستر خوان کورسول کر کم علیظت نے ایک مرتبہ تھو لیاوہ آگ میں نہیں جلال توالل ایمان بھی کہتے ہیں کہ نبی کر کم علیظت کے والدین اوراد والاد کے بارے می کیم مان کیا جاسکت کہ انہیں دنیاو آخرت میں آگ ہے کوئی تعلق ہوگا؟ اگر یہ جانا چاج میں کہ آگ نے دستر خوان کو کیوں نہیں جلایا؟ تو تو آن حکیم تا ہمان کیا جس کہ انہیں دنیاو آخرت میں آگ ہے کوئی تعلق ہوگا؟ مان کیا جانا چاج میں کہ آگ نے دستر خوان کو کیوں نہیں جلایا؟ تو تو آن حکیم جواب ہوگا کہ اند تو توانی نے آگ کو پیدا کیا ہے، اس نے آگ کو جلانے من خرماد دایا

یہ کہ آگ سے جلانے کی ملاحیت اس وقت سلب کرلی۔ اللہ تعالیٰ اس دستر خوان کو بھی آگ سے کیوں نہیں بچاسکتا ہے اس کے جیب کر کی مطلق نے چھوا ہو ؟اور محابہ

169

کرام کا عقیدہ و عمل ملاحظہ ہو کہ دہ نبی کریم سیکھنے سے مس ہو جانے والی اشیاء کو س قدر محرّم ادر بابر کت جانتے ہیں۔ امام جلال الدین سیوطی نے خصائص کبر کی ادر امام قاضی عیاض نے شفاء شریف میں ادر مولاناردم نے مثنوی میں اس کو بیان کیا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول کریم سیکھنے نے فرمایا: ''بے شک اللہ تعالیٰ

حدیث سریف یک میں جد رسوں سریم عصف سے سرمایا. بے سک اللہ تعالی عزد جل کی تمن حر متیں ہیں جوان کی حفاظت کرے گااللہ تعالیٰ اس کے دین و دنیا کی حفاظت فرمائے گااور جو ان کی حفاظت نہیں کرے گااللہ تعالیٰ اس کے دین و دنیا کی حفاظت نہیں فرمائے گا۔ ایک اسلام کی حر مت، دوسر ی میر ی حر مت اور تیسر ی میر ی قرابت کی حر مت۔ "(طبر انی، ابن حبان، سبل الہد کی والر شاد، ص ۹ /۱۱)

دیو بندی دہابی نہایت نامناسب انداز میں کہتے اور لکھتے ہیں کہ رسول کر یم ﷺ نے فرمایا کہ اللہ کے ہاں کا معاملہ میر ے اختیار سے باہر ہے دہاں کے لئے اپنی بٹی سے بھی فرمایا کہ میں دہاں تہبارے کام نہیں آؤں گایا تمہارا میر ی بیٹی ہو ناتمہیں نفع نہیں دے گاد غیر ہدفیر ہ۔ ( معاذاللہ )

جواب میں اس حوالے سے آپ احادیث طاحظہ فرما یکے ہیں، احادیث وروایات کے مطابق یہ بھی بیان ہے کہ حافظ قرآن، حابق، مجاہداور عالم دین قیامت کے دن شقاعت کریں گے، معصوم بچ شفاعت کریں گے اس کے باوجود رسول کر کم علیک کے بارے میں یہ کہاجائے کہ (معاذاللہ) ان کی نسبت نفع نہیں دے گی، یہ کتنی احمقانہ بات ہے۔ امام سیو طی نے رساکل تسع ص ۲۱ میں اور سیل الہد کی والر شاد ص ۱۰/۱۱ میں امام صالحی نے اس اعتراض کا جواب حد یث شریف سے پیش کیا ہے کہ رسول اللہ میں امام صالحی نے اس اعتراض کا جواب حد یث شریف سے پیش کیا ہے کہ رسول اللہ میں امام صالحی نے اس اعتراض کا جواب حد یث شریف سے پیش کیا ہے کہ رسول اللہ مقاعت کروں گادور میری شفاعت قبول ہو گی۔ سبل الہد کی والر شاد، ص ۲۵/۱۱ور شفاعت کروں گادور میری شفاعت قبول ہو گی۔ سبل الہد کی والر شاد، ص ۲۵/۱۱ور

ص م / اا میں طبرانی اور مجم الزوائد کے حوالے ہے ہے کہ بی کر کم علیک نے فرمایا: ما بال اقوام یو عصوف ان شفاعت لاتنال اهل بینی و ان شفاعتی لینال حاء و حکم (قبیلان)۔ (کیا حال ہے ان لوگوں کا جو یہ گمان کرتے ہیں کہ میر کی شفاعت میرے اٹل بیت (گھروالوں) کو نہیں پہنچ گی ؟ اور میر کی شفاعت ضرور پہنچ گی حا، و تھم قبیلوں کو بھی)۔ الا نساب، ص 1/4، میں بھی یہ دوایت درنہ ہے۔

یہ حدیث شریف بھی طلاحظہ فرما کیں: "ر سول کر یم سیکی نے فرمایا جھ محض میں جن پر میں نے لعنت کی، اللہ انہیں لعنت کرے اور ہر بی کی دعا قبول ہے (لیتی اس لعنت میں شک نہ کیا جائے) پہلا محض کتاب اللہ میں بڑھانے والا (جیے رافضی کچھ پارے زیادہ تناتے ہیں)، دوسر القد حرالی حظل نے والا، تیر اجو ظلم کے ساتھ تسلط کرے۔ جے خدا نے ذکیل بنایا اے عزت دے اور جے عزت والا بنایا اے ذکیل کرے، چو قعاح م کمہ کی ہے حرمتی کر نے والا، پنچواں میر کی عترت کی ایڈا دے عزت روار کیے والا اور چھناوہ جو مرکی سنت کو برا مخم اکر محووث نے۔ " (ترذی ، حکام جارتی) احاد دیشے میں واضح ہے کہ بی پاک منت کو برا مخم اکر محووث نے ان ترد کی ما م ، طر انی) تعلق منتظ ہو جا کی کے اور یہ بھی فرمایا کہ میر سے سے پہلے اپنے الی بیت کی شفاعت کروں گا اور فرمایا کہ اللہ نے وعدہ فرمایا ہے کہ میرے الل بیت دووز خ میں داخل نہ ہوں مے - اس کے بعد قراب رسول کا خیال نہ کر اور زمین رس کا احرار ال

نبت کا حرّام قرآن سے سمجھنے۔ حضرت خصر علیہ السلام نے ایک دیوار کرتے دیکھی توالے مرمت کر کے درمت کر دیا،اس علاقے کے لوگوں نے حضرت خطرادر مو کی علیمالسلام کی مہمانی سے انکار کر دیا تھا۔ حضرت مو دی علیہ السلام فرمائے میں کہ بید لوگ تو کھانا کھلانے کے رددار نہیں اور آپ (خصر علیہ السلام) بغیرا ترت کے ان

## 171

کی دیوار در ست کر رہے ہیں۔ حضرت خصر علیہ السلام فے جواب دیا کہ اس دیوار کے ینچ دو بیموں کا خزانہ چھپا ہواہے جو ایک صالح (نیک) مر دکی اولا ہیں۔ مغسرین کا فرمان ہے کہ وہ نیک باپ جس کی وجہ سے اللہ تعالی نے خصر علیہ السلام سے ان بیموں کی مد د کر دائی دہ ان بچوں کا سات پشتیں پہلے گزر جانے والا باپ تھا یعنی ایک نیک شخص کی کئی پشتوں بعد کی اولاد پر اللہ کر یم اتن مہر بانی فرما تا ہے تور سول کر یم علیات کی نبست کی برکت کا ندازہ کیا جاسکتا ہے۔

ابن ماجہ میں تویہ روایت بھی ہے کہ اولیاءاللہ سے دوزخی قیامت میں ملیس گے تو انہیں یاد کر دائیں گے کہ دنیا میں انہوں نے اس (ولی) کو پانی پلایا تھا، و ضو کا پانی دیا تھا، اتنے پر ہی دہ دلی اس کی شفاعت (سفارش) کرے گا اور اس طرح اسے بخش دلائے گا۔ (کماب" فضائل صد قات" حصہ دوم، صلاا ۳ میں جناب محمد ز کریا کا ند ھلوی نے الیی متعد داحادیث نقل کی ہیں۔)

اس تفصیل سے اہل ایمان کو بخوبی اندازہ ہو گیا کہ وہ لوگ جو نبیت و قرابت رسول ﷺ کااحترام نہیں کرتے اور رسول کریم ﷺ کے دالدین یا اولاد کے بارے میں اپنی زبان و قلم کو گٹاخانہ اور منفی پیرائے میں دراز کرتے ہیں، دہ شدید غلطی پر ہیں۔ دہ گتان لوگ جو رسول کریم ﷺ کے والدین کریمین رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے بارے میں طعن و تشنیج اور بے ادبی دگتاخی کے مرتکب ہوتے ہیں انہیں تو بہ کر کے خود کو اس تعمین جرم سے پاک کرنا چاہتے ورنہ دنیا و آخرت کا خسار ااور عذاب ہی دہ اپنے لئے ذخیرہ کریں ہے۔

قار نمین نے ملاحظہ فرمایا کہ ہمارے نبی پاک ﷺ اپنے نسب و حسب میں بھی سب سے اولی واعلیٰ اور مخلوق میں سب سے بالا ہ والا ہیں۔ کچھ اہل علم کہلانے والوں نے بھی رسول کریم علق کے والدین کریمین کے ایمان و اسلام کے حوالے سے

نصوص میں تعارض کی وجہ سے شدید اجتہادی غلطی کرتے ہوئے نامناسب کلام کیا ب، لیعض نصوص کے خاہر سے ان انل علم کو مغالطہ ہوا۔ تاریمن نے نہ کورہ ار شادات سے بخوبی جان لیا کہ وہ مقدس مال باپ جن کے صلب و شکم اقد س میں رسول کر یم علیک رہے وہ پاک د طیب اور نہایت مبارک ہیں، اس تفصیل کے بادجود مزید حقاق ملاحظہ ہوں۔

ایک بزرگ کے پال ایسے الی ایک صاحب کے اور نبی کر کم میک کے والدین کے بارے میں بد کلامی کی، ان بزرگ نے انہیں انگور چیش سے اور کہا کہ یہ انگور کھائے اور ایک بات پر توجہ فرمائے وہ سہ کہ یہ انگور کیکر کے در خت میں انگور نہیں لگ سکتے۔ بزرگ مسکراتے اور فرمایہ بھائی خود ای سوچنے کیکر کے در خت میں انگور نہیں لگ سکتے تو شرک بلید وجود سالند کانی کیے جنم لے سکتا ہے؟

ہم چاریسے کا دور حد کی ناپاک اور کندے برتن میں نہیں ڈالے تو اللہ تعالیٰ اپنا مقد س جیب، اپناپاک نور کیے ناپاک وجود میں رکھادیتا؟ مشہور روانیوں میں ہے کہ نی کر یم علیظ کے لباس پر بھی تمھی نہیں میٹھتی تھی کیوں کہ تمھی نجاست پر بھی بیٹھ جاتی ہے تو اللہ کر کم نے اے اپنے تجوب کے لباس پر بیٹھنے ہی نہ دیا۔ اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ جس کے لباس تک پر نجاست پر بیٹھنے والی تمھی نہ بیٹھنے دی جائے اس محبوب کو ناپاک وجود میں کیے رہے دیا جا سکتا ہے؟

ہمیں فور کر ناچاہئے کہ بی کریم علیک کے دالدین کر یمین کے مومن و موحد ہونے کا صر ح انکار اور ان کی بے ادبی خود ہمارے ایمان کے لئے مسلہ ہو سکتی ہے۔ ہم غیر مسلموں کو زبان طعن دراز کرنے کا موقع کویا خود فراہم کرتے ہیں۔ ایمان اور عقیدت و محب کا مقاضا تویہ ہے کہ ان مقد س ستیوں کے مومن و موحد ہونے میں کسی مومن کو

# 173

شبه تک نہیں ہونا جائے۔اگر کوئی منقول دلیل نہ بھی ہوتی تو بھی ایمان اور عقیدت کا تقاضا یہی ہے کہ ہم بغیر دلیل کے بھی ایمان ابوین کریمین کا قرار داعتراف کریں۔ امام اہل سنت اعلیٰ حضرت مولانا شاہ احمد رضا خان فاضل بریلوی رحمتہ اللہ علیہ (م • ۳۳۱ھ)نے نبی کریم علیقہ کے والدین کریمین کے ایمان کے بارے میں مولانا سید محمد عبدالغفار شاہ قادر کی کے رسالہ ''ہدلیۃ الغوی فی اسلام آباءالنبی (ﷺ)'' کی تصدیق ادرا نہی کے ایک سوال کے جواب میں بعنوان "شمول الا سلام لا صول الر سول الکرام"10"اھ میں ایک رسالہ تحریر فرمایا، اس رسالہ میں سب ہے پہلی دلیل نقل فرماتے ہوئے قرآن کریم کی بیہ آیت پیش کی، اللہ کریم جل شانہ فرماتا ہے: ولعبد مومن خیر من مشراف (۲۲۱/۲) بے شک مسلمان غلام بہتر ہے مثر ک ہے۔ لیعنی کوئی کا فراگرچه اپنی خاندانی حیثیت میں کتنا ہی عمدہ کیوں نہ ہو دہ کسی غلام مسلمان ہے بھی اچھا اور بہتر نہیں ہو سکتا۔ (سبل البدیٰ والرشاد، ص ۱۵۶/۱) اور بخار کی شریف میں موجود حدیث شریف بیان ہو چکی کہ رسول کریم ﷺ ارشاد <sup>ف</sup>رماتے ہیں کہ میں ہر قرن د طبقہ میں تمام قرون بنی آدم کے بہترین سے بھیجا گیا یہاں تک کہ اس قرن میں ہوا جس میں پیدا ہوا۔ادر شیخین کی شرط پر صحیح سند کے ساتھ حدیث میں ہے کہ روئے زمین پر ہر زمانے میں کم سے کم سات مسلمان ضرور رہے ہیں، ایسا نہ ہو تا تو زمین و اہل زمین سب ہلاک ہو جاتے ( سبل البد کی والر شاد ص ۲۵۶/۱\_ رسائل تشع ص ۳۶)۔ آیت قرآنی اور ان احادیث کے مطابق واجب ہوا کہ رسول کریم ﷺ کے تمام باپ اور مائیں ہر قرن اور طبقے میں انہیں صالح و مقبول بندوں میں ہے ہوں،ورنہ معاذاللہ صحیح بخاری میں نبی یاک میٹالیں اور قر آن کریم میں اللہ یاک جل شانہ کے ارشاد کے مخالف ہوگا (رسائل تشع ص ۹۴۔ سبل الہدیٰ 🔧 والرشاد، ص ۳۵٦ / ۱) یعنیاین قوم کااچھاخاندانی یا قوم کاسر دار کا فر بھی شر عااس بات کا

مستحق بی نہیں کہ اسے ''خیر القرن'' کہا جائے تصوصاً جب کہ صالح مسلمان موجود ہوں، اس دلیل کو حفرت امام جلال الدین سیوطی ر حمتہ اللہ تعالیٰ علیہ نے رسا ک تشع، ص اس میں بیان فرمایاہے۔

فاعل بریلوی علیہ الرحمہ دوسری دلیل یہ نقل فرماتے ہیں کہ قر آن کر کم میں ہے: اندما المسٹو کو ن نجس ۔ (سورہ تو بہ آیت ۲۸) کہ کافر تو باپاک بی ہیں۔ اور یہ حد یٹ شریف بیان ہو بچک کہ رسول کر کم میکلیہ فرماتے ہیں کہ : بیشہ اللہ تعالٰ بجھے پاک سقر ک پشتوں میں منتقل فرما تار مااور یہ حد یث مجمی کہ میں بیشہ پاک مر دوں کی پشتوں سے پاکیزہ بنیوں اور طہارت والے شکوں میں منتقل فرما تر میں ایک کہ بیشہ اللہ تعالٰ بجھے کر م دادل پشتوں اور طہارت والے شکوں میں منتقل فرما تر میں ایک کہ بیشہ اللہ تعالٰ بجھے کر م دادل پیدا کیا۔ (سیل البد کی دالر شاد، میں اور ای حدیث مجمی کہ بیت اللہ تعالٰ بجھے کر م دادل پیدا کیا۔ (سیل البد کی دالر شاد، میں 10 میں اور رما کی تسبع میں 20)۔ اس سے مجمی یہ داختی ہوا کہ رسول کر کم میکلیہ کے تمام باپ اور رما کی تسبع میں 20)۔ اس سے مجمی یہ تریں اس در کافرہ و کے لئے قر آن کر یم کی تص تی میں میں ای دادا ہیں جگر کی، ملامہ سے میں معامہ میں اس در بان اور علام در قان کی اور دادم میں اور راما م جل ل الدین سیو طی، دام ابن چگر کی، علامہ علی بن بر بان اور عادر د قانی نے بیان کی۔ (در ما کی تس میں میں)

اعلی حضرت فاضل بر یلوی ایک دلیل یه نقل فرماتے میں کہ بخاری و مسلم میں ہے: رسول کر یم مطلقہ نے اپنے پچاا بوطالب کے بارے میں فرمایک میں نے اے سر لپا آگ میں ڈو بابیا تو تحتیح کر مختون تک کی آگ میں کر دیا۔ اور دوسر کی دوایت میں ہے کہ "دوز خیوں میں سے سے ملکا عذاب ابوطالب پر ہے۔" (سیر اعلام العلا، می ۱۵۹ / ار رسا کل تسع ص ۱۱ سیر ة صلعیہ ، ص ۱۷ / ۱۱)۔ اعلیٰ حضرت فاصل بر طبو کی یہ احاد یٹ کھر کر فرماتے میں کہ ابوطالب ہمارے نجی پاک مطلقہ کا پچا تھا اور نجی پاک مطلقہ ہے والدین قرب ان کے والدین کو بے دوابوطالب کو نہیں اور حضور نجی کر مطلقہ کے دوالدین

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## 175

کر مین تو بی پاک تلایت کے اعلان نبوت سے قبل ہی دنیا سے پر دہ فرما چکے تھے، انہیں تو دعوت ایمان داسلام بھی نہیں پیچی ( سبل الہدی والر شاد، ص ۹ ۲۲ / ا\_ سیر ۃ صلبیہ، ص ۱/ ۱) جب کہ ابو طالب کو خود نبی کریم ﷺ نے بار بار کلمہ پڑھنے کو فرمایا یہاں تک کہ یہ بھی فرمایا کہ میرے کانوں ہی میں کہہ دو گر انہوں نے نہ پڑھنا تھا، نہ پڑھا، اس کے باوجود حضور نبی کریم ﷺ کو ابو طالب سے طبعی محبت اور ان کی رعا ہے تو نبی تقلی کیوں کہ فرمان نبو ی کے مطابق چچا آدمی کا اس کے باپ کی بجائے ہو تا ہے تو نبی پاک ﷺ پر ابو طالب کا سر اپا آگ میں غرق ہونا گر ان گز رااور آپ نے ان پر مہر بانی فرمانی اور ان سے عذاب کو کم کر دیا۔

اگریہ کہا جائے کہ ابو طالب نے ہمارے نبی پاک علیقہ کی بہت خدمت کی تو قرآن علیم میں بے: وقد منا الی ماعملوا من عمل فجعلنه هداء مندورا۔ (سورہ فرقان آیت نمبر ۲۳) کہ کافر کے سب عمل برباد ہیں، ان کے عمل کا تو یہ حال تقاکہ انہیں آگ میں غرق پایا، اگر عمل نے نفع دیا ہو تا تو وہ پہلے ہی ان کے کام آتا گر نبی کر یم علیقہ ارشاد فرماتے ہیں کہ میں نہ ہو تا تو ابو طالب جہنم کے سب سے نچلے طبقہ میں ہوتا، میں نے اسے نخون تک کی آگ میں تھیج لیا۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ یہ صرف نبی کر یم علیقہ کی ان پر مہر بانی ہے۔

یہ لکھ کر فاضل بر بلوی فرماتے ہیں، اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جب رسول کر یم تلایق پر ابو طالب کا عذاب میں غرق ہوناا تنا کراں گزر تابے تو ان کے سکے ماں باپ (معاذ اللہ) اگر عذاب میں ہوتے تو کتنا کراں گزر تا۔ اور حضور اکر م علیقے کو اپن والدین سے تکلیف دور کروا کے کتنی راحت ہوتی اور ابو طالب کے مقابلے میں اپن والدین کی رعایت میں حضور اکر م علیقہ کا اعزاز واکر ام زیادہ ہو تا۔ بخوبی سمجھا جا سکتا سے کہ اگر والدین کر کیمین (معاذ اللہ) اہل جنت نہ ہوتے تو دوہ اس بات کے بہت زیادہ

### 176

متحق ہوتے کہ حضور نی کر یم تلکی ان کی ہر طرح خوب رعایت اور ان پر نہایت عنایت فرماتے۔ (رسا کل شع، ص ٦٩۔ سبل الهد کی والر شاد، ص ٢٥ / ٢) اکر کوئی یہ کی کہ ابوطالب پر مہریا ٹی اس لئے فرمانی کہ انہوں نے رسول کر یم تلکی گی یا ری د نم خواری اور پاس داری د خدمت گزاری بہت کی، تو یا در کھنا چاہئے کمی خدمت گزار یا جرار گندو کا حق والدین کے حق سے بڑھنا تو کوا، برابر بھی نبیس ہو سکتا۔ صرف حمل دو ضع حمل کی خدمت کا مقابلہ کون کی خدمت کر سکتی میں اور اپ والد ین کا۔ ان انسکو لی و لو الدیك (سور انتران آیت نمبر ۱۳) حق ان میں ااور اپ والد ین کا۔ اس تفصیل سے داختی اور ثابت ہوا کہ ابوطالب سے ہر حیث کی ہوتا ہو کہا والدین کر یم میں اور جا ہو ابو الدین کی تعا ہے بی دو بل خل ہو ایک کی تا ہے کہ ہی کر یم میں بی کا درجہ بڑھا ہو ابو طالب کا عذاب سب سے ایک ہو تا ہو بھی ہو تا ہو در ان سے عذاب کی دور کی کا در مو ہو تا۔

قار کمین کرام اشاید آپ خیال فرما کمیں کہ یہ سوال ہی کیوں ہوا کہ کیا ہی کر کم علیق کے دالدین کر مین مو من ہیں؟ عرض یہ ہے کہ نجی کر کم تعلیق کی داد دے یہلے ہی آپ کے دالد ماجد حضرت سید ناعبد اللہ د من ۲۵ / ۲۰ خصائص کبر کی رسا کل ت میں میں کہ دہ فرما تیکے تھ ( سل البد کی دالر شاد، من ۲۵ / ۲۰ خصائص کبر کی رسا کل التی میں 20 کا ا- تاریخ حدیثہ دشق، من ۲۵ / ۱۱ نی پاک تعلیق کی ظاہر می عرش یف پالی تی تی بری کی ہوئی تو دالدہ محتر مہ حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالی عنها کی تقریباً میں بری کی عمر مارک میں دفات شریف ہو گئی ( یہنی ان مباد کہ سیتوں نے ب مجتم د ندی ظاہر می عمل پائی )- اعلان نبوت، نی پاک تعلیق نے خوالی مسلم افراد نظاہر می عمر شریف میں فرمایا۔ سیر ت طیب کا مطالعہ کر نے دانے لوگوں یا نو مسلم افراد

### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# 177

ایمان تھیا نہیں ؟ اگر تھے توان کا ایمان کیا تھا؟ علادہ ازیں بچھ شریندوں نے گستاخانہ با تیں کر ناشر دع کر دی تھیں اس لئے علائے اسلام نے اس بارے میں تھا کتی بیان گے۔ بعض علائے اسلام نے کتاب و سنت کی روشنی میں واضح کیا کہ دو نبیوں کے در میانی عرصہ کو "فتر ۃ "کہتے ہیں، یعنی ایک نبی اللہ کی نبوت کا عرصہ تمام ہو جانے کے بعد دوسر بنی کی اللہ کے ظہور تک کی مدت، فتر ت کہلاتی ہے۔ (رسائل تشع ص ۲۲، در ۲۹۰۲۸)۔ اہل فترت کے بارے میں علائے اسلام نے جو کچھ بیان فرمایا اس کی بچھ تفصیل آپ مقد مہ میں ملاحظہ فرما چکے ہیں۔ خلاصہ سے ہے کہ اہل فترت کو ایمان کا ملق نہیں بتایا گیا کیوں کہ ان کی طرف کوئی رسول نہیں ہیمجا گیا۔

ان علمائ اسلام کا کہنا ہے کہ قرآن میں اللہ تعالٰی کاار شاد ہے :وما کنا معذبین حتی نبعث د مسولا(سور ۂ بی امر ائیل آیت نمبر ۱۵)ادر ہم نہیں کرتے کسی کوعذاب جب تک ان میں رسول نہ بھیجیں، یعنی کمی قوم یاطبقے میں اللہ تعالٰی نے رسول بھیجاادر قوم نے اسے نہ مانا تواس سے پہلے اس قوم پر عذاب نہیں کیا جاتا، عذاب اسی وقت ہوا جب قوم نے نبی کے ساتھ کفر کیااور تعلیمات الہید کو مستر د کر دیا۔ وہ علاء فرماتے ہیں، غور کیجئے کہ رسول کریم علیک کی دلادت ہے قبل سب سے قریب زمانے میں ہونے والے رسول حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہیں، ان کوزندہ آسائوں پر اٹھالیا گیا۔ اس مدت کو تقریباچھ سوبر س ہو چکے تھے،اس عرص میں ان پر نازل ہونے والی کتاب "انجیل" ا پنی اصل میں باقی نہ رہی تھی، اس میں طرح طرح کی تحریفات دغیر ہ کی جاچکی تھیں ادران کی امت نے انہیں <del>ا</del>للہ تعالیٰ کا بیٹا کہنا اور ماننا شر وع کر دیا تھا۔ اور بیہ بھی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام صرف بنی امر ائیل کی طرف بیچیج گئے تھے، حجاز مقد س کے باشندےان کی امتِ دعوت میں داخل د شامل بھی نہیں تھے، نہ ہی حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ان کو تبلیغ فرمائی، شاید اس لئے کہ ان کو دعوت دیناان کی ذمہ داری نہیں

تحقی اور حضرت عیلی علیہ السلام کے حواریوں نے بھی اہل تجاذ کو دعوت خ نیس پہنچا کی یعنی تبلیغ نہیں کی، اس لیے حفاق کس کے مطابق مانتا پڑے گا کہ انہیں دعوت نہیں پنچی اور نہ دی انہوں نے کمی نی اللہ کا انکار د کفر کیا۔ (رسائل تسع ص ۲۳، ۲۳، ۱۱۷) اور سیرت صلبیہ ص ۱۷/ ا، میں علامہ علی بن بربان کیستے ہیں کہ تنام اہل فتر ق نیجی نے بیان کیا کہ یہ داختے روش حق ہے جس پر کوئی کر د د غرار نہیں کہ تمام اہل فتر ق نیجی نے بیان کیا کہ یہ داختے روش حق ہے جس پر کوئی کر ور خبار نہیں کہ تمام اہل فتر ق نیجات یافتہ میں اور اہل فتر قد دولوگ میں جن کی طرف کوئی رول نہ بیجا گیا ہو جو انہیں اللہ تعالیٰ پر ایمان لا نے کا مکف بتا ہے، لیں اہل عرب بنی امر ائیل کے انہیا، کے زمان عرب کو کمی اللہ فتر قالی پر ایمان لا نے کی دعوت دیں، ان کا حلقہ تبین خ صرف بنی امر ائیل

اور رسول کریم یکی یکھنے کے والدین کر سیمین کے بارے میں تو کنتی روایات کواہ میں کہ دودین ابرا بیمی پر ثابت دو قائم تھے اور بت پر تی یا شرک ہے کمی طرح بھی آلودہ نہیں تھے۔اللہ تعالٰی کی وحدانیت کے قائل تھے اور دواپنے اخلاق و کردار اور سیر ت میں اپنے زمانے کے متاز ترین تھے۔

امام فخر الدین رازی، امام این جحر می اور امام جان الدین سیوطی رحم الله تعالی اجتعین نرمات میں کہ بے شک انجیائے کر ام علیم السلام کے آباد اجداد کافر و مشرک نمیں ہوتے اور نبی کر کم علیظیف سے سلسلے نب میں جتنے انجیاء کرام میں وہ تواقیا، بی میں ان کے سواء رسول کر کم علیظیف سے جس قدریاپ اور مائیں آدم علیہ السلام اور حوا علیما السلام تک میں ان میں کوئی بھی کافرنہ قعا کیوں کہ کافر کو پندیدہ ماکر کم پایاک نمیں کہا جاتا اور رسول کر کم علیظیف کے بایوں اور ماؤں کی نبیت حد یوں میں تھر تک فرمانی کہ دوسب بار کاوالی میں پندیدہ میں، سارے باپ کر ام میں اور سادی ایم

179

پاکیزہ میں اور آیة کریمہ :و تقبلك فی المساجدین (سور ) الشحراء آیت نمبر ۲۱۹) کی بھی ایک تغییر یہی ہے کہ نمی کر یم علیقہ کا نور ایک ساجد (سجدہ کرنے والے) سے دوسرے ساجد کی طرف منتقل ہو تار ہااور اس سے صاف ظاہر و ثابت ہے کہ نمی پاک علیقہ کے والدین کریمین حضرت سید نا عبد اللہ و حضرت سید تنا آمنہ رضی اللہ تعالٰ عنہما پاک و مبارک اور اہل جنت ہیں کیوں کہ وہ تو ان خاص الخاص بندوں میں ہیں جنہیں اللہ تعالٰی نے اپنے حبیب کر یم علیقہ کے لئے چنا (منتخب فرمایا) تھا اور یہی سچا صحیح قول ہے۔ (رسائل تسع، ص میں ہیں میں میں میں اللہ و حضرت سید تنا آمنہ رضی اللہ تعالٰی (اسے سیر ت حلبیہ ص سے ۲ ایم علامہ علی بن برہان نے بھی نقل فرمایا اور پاکتان کے متاز عالم دین جسٹس چیر محمد کر م شاہ از ہری نے بھی این منا النہ قال کی ان کی کی اور متاز عالم دین جسٹس چیر محمد کر م شاہ از ہری نے بھی این تر ہان نے بھی نقل فرمایا اور پاکتان کے

ہیں، ہم اپنے باپ سے اپنانسب جدا نہیں کرتے۔ " (طیالمی، ابن سعد، احمر، ابن ماجر، طبرانی نمبیر وابو نعیم، دلا کل المنو ة میتیتی، ص ۲۷۱ / ۱۷ الا نساب، ص ۲ / ۱۱) ادر غزدهٔ حنین میں رسول کریم ﷺ اپنے دلدل( خجر) پر سواریہ رجز پڑھ رہے تھے۔ انا النبی لا کذب انا ابن عبدالمطلب (رداداحه، بخاری، مسلم، نسانی،ایی شیبه،ابو نعیم،ابن عساکر،ابن جریر، سیر اعلام . الكملاء ص ١/٣٣٣د رسائل تشع، ص ٥١- تاريخ مدينة ومثق ابن عساكر، ص ۲۰۱/ ۳۰ حمر ة انساب العرب اين حزم، ص ۵ به مراة الجنان، ص ۴۹/۱۰ روض الانف، ص١٣١ / ٣- داز کل النوۃ بیتیتی، ص ١٤٤ / ١١ ص ١٣٣ / ٥- سیر ۃ حلبیہ، ص ۱/ ۲۷)۔ میں نبی ہوں، کچھ حجوٹ نہیں، میں بیٹا ہوں عبدالمطلب کا۔ ای غزدۂ کے بارے میں بدر ج مجمى روايات ميں ہے كمه فراما:انا ابن العو اتلف ميں ان مور توں كا مینا ہوں جن کا نام عاتکہ تھا۔ (دلا کل المدوۃ، بیعیّ، ص ۱۳۶ /۵۔ سیر ۃ حلبیہ، ص ۷۷ /۱۰ تاریخ مدینة د مشق، ص ۱۰۰ / ۳) اور دوسرے مقام پر میہ تبھی فرملاً انا ابن الذبیہ حین۔ میں دوذیحوں کا میٹا ہوں۔ (اعلام النوق، ص ۲۳۴۔ سبل البد کی دالرشاد، ص ۳۰۲/۱/۳۲۳ / ا\_ سر ة صلبيه، ص ۵۹ (۱) ان احاد یث کو قرآن کریم کی ان آیات کی روشن می مجھتے۔ اللہ تعالی فرمانا ب

ولله العزة ولرسوله وللمومنين ولكن المعنافقين لا يعلمون (موره المنافقون آيت نبر ٨) ـ فرمايا:انه ليس من اهلك انه عمل غير صالح (موره بود آيت نمبر ٣٢ )(الـ نوح) بـ كنعان تير ـ المل ـ نبيم بـ توتارا صّ ككام والا بـ

ان آیات کر بیر سے معلوم اور ثابت ہوا کہ لغہ تعالیٰ نے عرف و تحریم کو مسلمانوں میں مخصر فرمادیا یعنی ان سے خاص کر دیاادر کافر کو خوادودا پی قوم کا کتابی برا ہو اسے لیئم دذ لیل عفبر ایاادر کمی ذلیل و لیئم کی اولاد ہے ہو ناکمی معزز اور کر یم کے

## Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لئے فخر و تحریف کا باعث نہیں، لہذا کا فر و مشرک باب دادوں کی نسبت سے فخر کرنا حرام ہوا، چناں چہ خود نبی کر یم علیق فرماتے ہیں کہ ''جو شخص عزت و ہزرگی چاہن کے لئے اپنی نو کا فریشوں کا ذکر کرے کہ میں فلاں ابن فلاں کا بیٹا ہوں ان کا دسواں جہنم میں یہ (ان سے نسبت بیان کرنے والا) شخص ہو۔'' (مند احمد، بیہتی، رسائل تسع، ص ۵۲) یعنی کا فرباب کی نسبت سے فخر کرنے والا خود کو جبنی بنا لیتا ہے اور قرآن بی نے مسلم وکا فرکانب قطع فرمادیا جیسا کہ نوح علیہ السلام کوان کے بیٹے کے بارے میں ارشاد فرمایا گیااور نبی کر یم علیق نے اپنے فضائل میں بار ہا اپنے آباء وا مہات کا ذکر فرمایا، جب کفار سے نسب بھی جن ایوا نسب و احکم الحاکمین منقطع ہے تو رسول کر یم علیقہ کا یہ فرمانا کہ ہم اپنے باپ سے اپنا نسب جدا نہیں کرتے، یہ واضح کر تا ہے کہ نبی کر یم علیقہ کا یہ فرمانا کہ ہم اپن بیں ایوا نسب کر تا ہے کہ

ر سائل تشع میں امام جلال الدین سیوطی، علامہ امام این حجر کا یہ قول نقل فرماتے بیں کہ : یہ بات سب کو معلوم ہے کہ کسی کا کسی سے بہتر ہونا، اللہ تعالیٰ کا کسی کو چینا (منتخب کرنا)اور کسی کو پسند فرمانااور اس کی بارگاہ میں کسی کی افضلیت اس کے مشرک ہونے کے باوجود نہیں ہو سکتی یعنی کوئی مشرک یا مشرک سے نسبت کی وجہ سے کوئی ہر گزاللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پسند یہ دو ہر گزیدہ نہیں ہو سکتا۔ ''(ص ۳ ۳)

اعلی حضرت فاضل بریلوی اپنے رسالہ میں ایک دلیل یہ تحریر فرماتے ہیں کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی فرماتا ہے: الله اعلم حیث یجعل دسالته۔ (سورہ الا نعام آیت نمبر ۲۰ ۱۳) اللہ خوب جانتا ہے جہاں رکھا پی پیفیری۔ اس آیت سے کو ابی ملتی ہے کہ اللہ تعالی وضع رسالت کے لئے سب سے زیادہ محترم و معزز موضع (مقام) کا اللہ تعالی وضع رسالت نہ رکھی تو بخوبی النتا ہے کہ اللہ تعالی میں رسالت نہ رکھی تو بخوبی اللہ میں ایک دلیل ہے تحریر میں اللہ تعالی میں اللہ تعالی فرماتا ہے: الله اعلم حیث یجعل دسالته۔ (سورہ الا نعام آیت نہ میں اللہ تعالی وضع (مقام) کا ہے کہ اللہ تعالی وضع رسالت کے لئے سب سے زیادہ محترم و معزز موضع (مقام) کا اللہ تعالی وضع رسالت نہ رکھی تو بخوبی النتا ہے کہ کو معالی ہے کہ میں دیلوں اور پست لوگوں میں رسالت نہ رکھی تو بخوبی سمجھا جا سکتا ہے کہ کھروشرک سے زیادہ نیا کہ شکھی ہو میں اللہ اللہ کھر کہ اللہ تا ہے کہ میں معان میں دیلوں اور پست لوگوں میں رسالت نہ رکھی تو بخوبی سمجھا جا سکتا ہے کہ کھروشرک سے زیادہ نیل کھی کہ کی ہو گھی ہو گھی ہو کہ میں اللہ کھر کہ کھروشرک سے زیادہ نیا کہ میں میں اللہ کی ہو کہ کہ کہ لوگھی ہو کہ ہو ہوں ہیں معان اللہ کھر ہو گھی ہو کہ ہو گھی ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو ک

ہم اللہ تعالیٰ نور رسالت رکھے، کفار د مشرک تولعنت د غضب کا محل ہیں جب کہ نور رسالت کور ضاور حمت کا محل درکار ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے حبیب کریم علیک کا پاک نور کمی کفر دشرک دالے وجو دہیں رکھنا کیے پہند فرما تا!

الل ایمان نے اس مزید تفعیل سے بخوبی جان لیا کہ نبی کر یم تلکی کے والدین کریمین کے ایمان میں شک و شبہ کرنا جب کہ کوئی قطعی اور صحیح و مرتح دیل بھی نہیں تو زبان و قلم سے کوئی گرتا ٹی کرنا شدید غلطی اور تلمین معاملہ ہے جو ایذائے ر مول (تلکی کی کا موجب ہے۔ علائے اسلام نے واضح فر بایا ہے کہ ر سول کر یم تلکی کے کے والدین کریمین کے حوالے سے زبان و قلم کو نہا یہ احتماط لازم ہے کیوں کہ اس باب میں ب احتیاطی سے بات کرنار سول کر یم تلکی کو تکلیف وایذا پنچانا ہے جس کا نتیجہ وانجام بہت بھیا تک اور سخت ہے۔

جی الاسلام امام محمد غزالی رحمتہ اللہ تعالی علیہ فرماتے میں کہ "کی مسلمان کی طرف گناہ کیرہ کی نسبت کرنا اس وقت تک جائز نمیں جب تک تواتر سے تابت نہ ہو-" لیتی ایک مسلمان پر گناہ کیرہ کا الزام لگانے کے لئے دوسرے مسلمان کو اس قدر احمد اعظام خردری بے تواندازہ کر لیا جائے کہ والدین کر میین کے ایمان کا ( معاذاللہ ) انکار اس کی قطعی دلیل کے لیٹر کیوں کر جائز ہوگا ، یہ بحی ملاحظہ ہو، تغیر احکام القر آن کو اس کی قطعی دلیل کے لیٹر کیوں کر جائز ہوگا ، یہ بحی ملاحظہ ہو، تغیر احکام القر آن کو مرتبہ رکھتے میں، حالال کہ ایک معالمے میں وہ جو موقف رکھتے میں اس کی وج سے سخت متاز علی میں) کی شخص نے یو چھا۔ " آپ کیا فرماتے میں اس گی وج سے میں جو یہ کہتا ہے کہ کی کر کم میکا تی جا ہدوہ اجداد دوز خ می میں ؟ اس ما حب نے یہ جواب دیا کہ جو ضحال ایک آبیا جائزہ وہ طعون ہے کیوں کہ الذہ والا حرق وا معداد بھا ما ا

# 183

مہینا۔ (سور وَاحزاب آیت نمبر ۵۷) (بلاشبہ دہ لوگ جواذیت پنچائے ہیں اللہ اور اس کے رسول (ﷺ) کوان پر دنیاد آخرت میں اللہ کی لعنت ہے اور ان کے لئے در دناک عذاب ہے )اور اس سے بڑھ کر ایذا کیا ہو گی کہ نبی کریم ﷺ کے والدین کے بارے میں ایس بکواس کی جائے۔" (الحادی للفتادی ص ۳۳ ۳ / ۲۔ مواہب و زر قانی ص ۲۸۲ / ا\_ر سائل شع، ص ۵۷)

میرے والد گرامی مجدد مسلک اہل سنت حضرت مولانا محمد شفیح او کاڑو ی رحمتہ الله تعالیٰ علیہ (التوفی ۲۰ ۲۰ اھ) اپنی کتاب "الذ کر الحسین فی سیر ۃ النبی الا مین (علیقہ)" میں امام قاضی ابو بکر کافتویٰ نقل فرمانے کے بعد "مواہب لدنیہ " سے امام قسطلانی اور "الاصابہ فی تمیز الصحابہ " سے امام شہاب الدین ابن حجر عسقلانی کی نقل کی ہوئی روایت کے مطابق تحریر فرماتے ہیں:

حضرت الوہر میہ (عبد الرحمن) رضی اللہ تعالیٰ عنہ (التوفی ۵۸ مد) فرماتے ہیں کہ "ابولہب کی بیٹی "سبیعہ" حضور اکرم عظینہ کی بارگاہ ب کس پناہ میں حاضر ہوئی ادر عرض کی، یار سول اللہ (علینہ) لوگ مجھے کہتے ہیں کہ تو جنم کے ایند حمن کی بیٹی ہے، پس رسول اللہ عظینہ کھڑے ہو صلح اور آپ غضب ناک ہوتے اور فرمایاان لوگوں کا کیا حال ہے جو میری قرابت (میرے قریبی رشتہ داروں) کے بارے میں مجھے ایذا پہنچا مال ہے جو میری قرابت (میرے قریبی رشتہ داروں) کے بارے میں مجھے ایذا پہنچا رہے ہیں، یاد رکھو جس نے مجھ کو ایذا پہنچائی در حقیقت اس نے اللہ تعالیٰ کو ایذا پنچائی۔" (زر قانی ص ۱۸۱/ ا۔ اصابہ ص ۱۹۲/ ۳۰ رسائل تسع، ص ۱۰۰ د ذخائر العقمی، ص کے سل البد کی دالرشاد، ص ۲۳ / ۱۱) یہ روایت نقل کر کے میرے دالد مرامی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ ابولہب قطعی کا فراور دوز خی ہو، اس کی نہ مت میں قرآن کریم کی پوری سورت اتری۔ ابولہب کی یہ بیش سبیعہ،

کی بینی کہا گیا یعنی طنزو طعن سے لکار اکمیا تو یہ انداز بھی اللہ کریم کے رسول کریم عظیق کی اذیت کا باعث ہوااور ٹی پاک عظیق نے مزبر اقد س پر رونق افر دز ہو کر فرمایا کہ میر ب قرابت داروں کے بارے میں اس قسم کی با تیں کر کے بچے اذیت نہ پنچاؤ یعنی میر ک تر ابت کی کمی طرح تفخیک نہ کر وہ نہ ہی طعن و تشنیع کا لہج اپناؤ۔ اس سے اندازہ کیا جاسکت ہے کہ جو شخص ٹی کر یم عظیق کے جنتی والدین کر یمین (رمنی اللہ تعالی عنها) کے بارے میں بد کا ہی و بد زبانی کر تا ہے لگتا خی کا مر تک ہو تا ہے ادر اللہ تعالی اور ز کس کی تر ارت کر تا ہے وہ کس قدر عکمین گتا تی کا مر تک ہو تا ہے ادر اللہ تعالی اور اس کے رسول کر کم عظیق کو کتی اذیت پنچا تا ہے۔ ایک رول کر کم عظیق کو کتی اذیت پنچا تا ہے۔

حدیث شریف کی مشہور کتاب مسلم شریف میں ہے: "(ابو جہل کے خاندان کے) ہشام بن مغیرہ نے رسول کر کم عظیقہ ہے اس بات کی اجازت چاہی کہ وہ اپن بنی کا حضرت علی ابن الیا طالب سے نکاح کر دیں۔ رسول کر کم عظیقہ نے منبر پر جلوہ گر ہو اگر فرایا کہ میں انہیں ہر گز اجازت نہیں دیتا اور یہ بات تمن مر تبہ فرانی (کچر فرایا) ہاں اگر علی ابن الیا طالب یہ پندر کمتا ہے تو میری بڑی (سیدہ فاطر زہرا) کو طلاق دے اور ان (ابو جهل) کی لڑ کی سے نکاح کرنے کیوں کہ میری بڑی (فاطر) میرے جگر کا گزاہے، بھی مجی ان چیزے پر چانی ہوتی ہوتی ہے جو انے پر بینان کرتی ہے اور بھی مجلی میر از دان داند میں بنین کی لڑ کی سے نکاح کرنے کیوں کہ میری بڑی (فاطر) میرے جگر کا گزاہے، بھی مجی ان چیزے پر چانی ہوتی ہوتی ہے دورا ہو ایک کرتی ہو اور بھی محلی دور میر داخت میں ، سول کر کم علیک نے ابو جبل کی بڑی ے حضرت علی کے نکاح کو منع کرتے ہوئے فرایا: "ب جنگ می طال کو حرام اور حرام کو طال نہیں کر تا لین قرم اللہ تعالٰ کی، اللہ تعالٰی کے رسول کی بڑی اور اللہ تعالٰی کہ دمن کی بڑی ایک تھیں مر

والرشاد، ص ۲۴ ۱/۱)"اس روایت سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ رسول کریم ﷺ نے ابو جہل کی بیٹی اورا پی بیٹی کاایک گھر میں جمع ہونا پند نہیں فرمایا تو اللہ تعالیٰ کے پاک و مبارک حبیب کاوجود کمی مشرک و کا فروجود میں رہنا کیے پسند ہو سکتا تھا؟ (اس حدیث کو جتاب اشر فعلی تھانوی نے بھی "التکشف "ص ۸ ما۲ میں نقل کیا)

میرے والد گرامی علیہ الرحمہ ایک نہایت ایمان افروز استد لال پیش فرماتے ہیں، ملاحظہ ہو: سے سب ہی مانتے ہیں کہ رسول کر یم عطی کے قبر انور کاوہ حصہ جو آپ کے وجود شریف سے لگا ہوا ہے، وہ عرش معلی سے بھی افضل ہے۔ (سوائح قاسی ص ۵۳ / ابراز نانو توی۔ میلا دالنبی ص ۱۸۸ ،از تھانوی) غور کیا جا سکتا ہے کہ مٹی کے جس نگور میں آپ ہوں وہ تو عرش معلی سے بھی افضل ہو جائے اور جن والدین کے صب وشکم میں رہے ہوں وہ (معاذاللہ) مشرک و جبنی کیے جائیں۔الامان!

"امام جلال الدین سیوطی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ "کسی نبی کی والدہ کا فرہ مشر کہ نہیں ہوئی تور سول کریم سیال کی والدہ کیے ہو سکتی ہے؟ اگر ایسا ہو تویہ آپ کی عظمت وشان کے خلاف ہے نیز حضرت مو کی وعیسیٰ علیماالسلام کی ما کی<del>ں تو</del>جنت میں رہیں اور حضور علیقہ کی والدہ ماجدہ جنت میں نہ ہوں کیا اللہ تعالیٰ کو بیہ پسند ہوگا؟ یقیبنا نہیں۔" (الحاوی للفتاوی، رساکل تسع، ص۵۸ مے۱۵)

جناب اشر فعلی تعانوی اپنے رسال "جعد کے فضائل و احکام" ص ۳ (مطبوعہ اسلامی کتاب کھر، کراچی) میں لکھتے ہیں کہ "امام احمد رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا ہب جعہ کا مرتبہ لیلۃ القد رہے بھی زیادہ ہے لعض وجوہ سے، اس لئے کہ ای شب میں سر ور عالم علیفہ اپنی والدہ ماجدہ کے حکم طاہر میں جلوہ افروز ہوئے اور حضرت (علیفہ ک) تشریف لانا اس قدر خیر و بر کت دنیاد آخرت کا سب ہوا جس کا شار و حساب کوئی نہیں کر سکتا۔ (اصعة اللمعات فارس، مشکوۃ شریف)"

قار کمین اندازه کر کے بیں کہ جس رات نبی کر م سلکت اپنی دالدہ کے پاک شکم میں منتقل ہوتے ہیں وہ رات لیلة القدر ہے بھی افضل ہو جاتی ہے تو کون شبہ کر سکتا ہے اس میں کہ جس پاک شکم میں جلوہ کر ہوئے اے س قدر مر تبت دسعادت حاصل ہے۔ میرے بی پاک ملک جل سر زمین پر جلوہ کر ہوئے اس کی قتم اللہ تعالی قرآن میں ماد فرماتا ب، اس شہر مکه کر مه کو س قدر فضیلت ملی تو ان دالدین کر بیمین کی فضیلت وسعادت من کیاشبہ ہو سکتاب جن ہے میرے محبوب کریم مظافتہ پیدا ہوئ! علائے اسلام نے متعدد قر آنی آیات اور احادیث مبار کہ ہے ہی کر یم علیقہ کے والدین کر سمین کے مومن و موحد اور بر گزیدہ ہونے کو تابت کیا ہے اور اکابر علام اسلام کی ایک بڑی جماعت اس پر جمع ہے کہ رسول کر یم ﷺ کے دالدین کر مین جنتی ہیں۔اہل ایمان اہل محبت کوان کے موحد و مسلمان ادر جنتی ہونے میں ہر گز کوئی شبه نبیس- میرے دالد گرامی علیہ الرحمہ اپنی کتاب الذ کر الحسین میں فرماتے ہیں:-''ر سول کریم میلیند کے دالدین کریمین کے موحد د مسلمان اور جنتی ہونے میں اگر چہ کوئی شبہ نہیں تھااور روشن دلاکل امت کے لئے کافی تھے گر بی کریم علیظہ یہ چاہتے تھے کہ میرے دالدین کو بھی میر کی دعوت ہنچے، دواے قبول کریں ادر میر کی امت *کے بر گزیدہ* لو کوں میں شار ہوں ادر اللہ تعالٰی نے ایسا ہی کر دیا، چناں چہ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں کہ ججۃ الوداع کے موقع پردین کی یمیل کے بعد حضور علیلہ مجھ کو ساتھ لے کر مقام قون میں تشریف لے گئے،اس د قت آب رورب تصادر ملول تصادر آب کی یہ کیفیت د کچہ کر میں بھی رونے لگی۔ بی کریم میں در اون پر بیٹا چھوڑ کر تشریف لے گئے اور کانی دیر دہاں تھر رب، جب واپس تشریف لائے تو بہت خوش شیمے اور چیر وَانور متبسم قعا۔ میں نے عرض کی میرے مال باب آپ پر نثار ہوں، جب آپ تشریف لے گئے تھے تو چیرۂ اقد س پر

# 187

ملال اور آتکھوں میں آن ویتھے اور واپس تشریف لائے میں توخوش میں اور مسکر ارب میں، کیابات تقی ؟ رسول کریم علیک نے فرمایا میں اپنی والدہ کی قبر پر گیا اور میں نے اپنے رب سے عرض کی کہ وہ انہیں (میری ماں) کو زندہ کر دے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں زندہ کر دیادہ بھھ پر ایمان لا کمیں پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو موت کی طرف لوٹا دیا، دوسر ی روایت میں دونوں (والد اور والدہ) کاذکر ہے کہ دونوں زندہ ہوئے اور ایمان لائے پھر رالہ تعالیٰ نے ان کو موت دے دی۔ "(الحادی للفتادی، زر قانی، مسالک الحنفاء۔ روض الانف ص ۱۹۵ / ا۔ ذخائر العقمی، التذکرہ، سبل البد کی والرشاد، ص ۱۲۲ / ۲۔ سیر ق صلبیہ، ص ۱۷ / ا۔ خلاصہ سیر سید البشر، ص ۲)

اعلى حضرت فاضل بريلوى فى اسے الىنے رسالد شمول الاسلام ميں نقل فرمايا بے، جسٹس پير محمد كرم شاہ از ہرى نے اپنى كتاب ضياء النبى ميں نقل فرمايا ہے۔ نيز فاضل بريلوى عليہ الرحمہ نے الىنے رسالہ ميں ان اكا بر علمائے اسلام ميں سے چند ہستيوں كے نام تحرير فرمائے ہيں جنہوں نے نبى كريم عليق کے والدين كريمين كے مومن د موحد اور جنتى ہونے پر تحريريںياد گاربنائى ہيں۔ان ہستيوں كے اسائے گرامى ملاحظہ ہوں:

امام ابو حفص عمر بن اجمد بن شاہین بغداد می المتوفی ۸۵ ۳۵ (ان کی دینی علوم پر تین سو تعمیں کتابیں ہیں اس کے علاوہ تفسیر ایک ہزار جزء میں ادر مند حدیث ایک ہزار تین جزء میں ہے )

1

۲ شیخ المحد ثین احمد بن علی بن ثابت بن احمد بن مهدی خطیب علی البغداد ی (التوفی ۲۲۳هه)

۳ امام اجل ابوالقاسم حافظ عبد الرحمٰن بن عبد لاله بن احمد تسهیلی التو فی ۵۸۱ (صاحب روض الانف)

حافظ الحديث امام ابوالعباس احمدين عبد الله الحافظ محت الدين طبري التوني ۵ ۲۹۴ ہ (ان کے بارے میں علاہ فرماتے میں کہ امام نود کی (التونی ۲۷۲ ہے) کے بعدان جیساعلم حدیث میں کوئی نہ ہوا) امام علامه ناصر الدین ابن الممنیر التونی ۱۸۳ ه (صاحب المقتصی بی شرف المصطفى مثابتهي) امام حافظ الحديث ابوالفتح محمد بن محمر ابن سيد الناس التوني ٣ ٤٣ – ﴿ صاحب ۷ عيون الإثر) علامہ صالح الدین صغدی(التوفی ۲۴ ۷ ہے) ٨ حافظ الشان تمس الدين محمد ابن ناصر الدين د مشقى التوني ۸۳۴ (صاحب ٩ موردالصاوى في مولد البيادي) شخ الاسلام حافظ الشان امام ابوالفصل شباب الدين احمد بن على بن محمد ابن 1. حجر عسقلانی(التوفی ۸۵۲ھ) امام حافظ الحديث ايو بكر محمد بن عبدالله اشبلي ابن العربي ماكلي (التوني ٢ ٣٢هه) II امام ابوالحن على بن محمه مادرد ي بصر كالشافق التوقى ٥٠ ٣ه ( صاحب الحادي الكبير ) ۲ امام ابو عبدالله محمد بن خلف الى ماكى التونى ٨٥ ٢٠ ه (شارح صحيح مسلم) ٣ المام عبدالله محمد بن احمد بن ابو بكر قرطبي التوفي ا۲۲ هه (صاحب تذكره) 16 امام المتكلمين فخر المد تعين فخر الدين محمد بن عمر الرازي (التوني ٢٠٦ه) ۱۵ امام علامه شرف الدين مناوى (التوفي 202 ھ) 11 خاتم الحفاظ مجدد القرن العاشر امام جلال الدين عبد الرحمن ابن ابي سيوطى 14 (التوفي) الموه)

- یشخ نور الدین علی بن الجزار مصری التونی ۹۸۴ چه (صاحب رساله متحقیق 19 آمال الراجين في ان والدى المصطفى عُلَبُ بفضل الله تعالىٰ في الدارين من الناجين)
- علامه ابو عبد الله محمد بن على بن الي شريف حسن تلمساني التوفي ٢٣٣٠ ه (شارح شفاء شریف) به محقق سنو س

- امام اجل عارف بالله سيدي عبد الوہاب شعراني التوفي ٢٢٩ه (صاحب 22 اليواقيت دالجوابر)
- علامه احمد بن محمد بن على بن يوسف فاس التوفي ١٠٥٢ (صاحب مطالع 23 المسرات شرح دلائل الخيرات)
- خاتمته الحققتين علامه محمد بن عبد الباتي بن يوسف مصرى المتونى ١٢٢١ه ۲٣ زر قانی (شارح المواجب)
- امام اجل فتیہ اکمل محمر بن محمد کر در بی بزازی المتوفی ۲۲۸ ھ (صاحب المناقب) ۲۵
- زين الفقه علامه مُحقّ زين الدين ابراهيم بن بخيم مصرى التوني ٥٤٠ه 14 (صاحب الاشاه والطائر)
- سيد شريف علامه احمد بن محمد حمو ي المتوفى ٩٨ اه (صاحب غمز العيون والبصائر) 72
- علامه حنى بن محمد حسن ديار بكرى المتوفى ٩٢٦ هه (صاحب الخميس في انفس نفيس ميلانة.) ۲۸
- علامه محقق شهاب الدين احمد خفاجي مصري التوفي ٢٩ اره (صاحب نسيم الرياض) ٢٩ ۳.
  - علامه طاہری فتنی التوفی ۹۸۲ھ (صاحب مجمع بحار الانوں)
  - شخ شیوخ علاءالهند مولا ناشاه عبدالحق محدث د ہلو یالتو نی ٥٢٠ اھ 11
- علامہ (صاحب کنز الغوائد)(اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی نے صاحب کنز الغوائد کا پورانام اپنی ۳۲

- کتب شول الاسلام عمی تحریر نیس فرایا س وجہ سے تاقل مجم من وعش نقل بر بجور ہے۔ کشف الظنون جلد چیاد م سے م سے ۲۵۸، ۳۵ پر کنز اخذا کد مام کیا پی کابوں کا ذکر و بران کتابوں سے مندو جات دکھ کر محاکم علم ہو سکتا ہے اور سے مجمی مزدری نیس کہ ای مام ک سمب تعیف کرنے والے نے ای کتاب عم اس موضوع کو بیان کیا ہو عرف اس کی د و۔ شہر سیہ سال کنز اخذا کہ ہو سکتی ہے)

۳۵ علامہ سیدابن عابدین ایمن الدین محمہ آفندی شامی المتونی ۲۵۲اھ (صاحب ردالمختار).....اور بہت ہے دوسرے (کشف الظنون میں مزید متعدد افراد اور کتابوں کے نام مذکور میں)

اللى حفرت فاضل بريلوى فرمات بن ( يو تقى اور پانچو س مدى ك مشهور اما موں) امام تجة الاسلام تحد بن تحد غزالى وامام اجل امام الحرين وامام ابن السمعانى وامام كيابر اى وامام اجل قاضى ايو بحر باقانى يبال تك كه خود امام مجتمد سيد نا امام مأنى ( التونى ٢٠ ٢ ه ) كى نصوص قابره موجود بي جن ب رسول كر يم يلين ك كى تمام آباد امبات اقد كاناتى ( نجات يافته جونا سورج كی طرح رو ش و ثابت ب بلكه بالا جل متام اند اشاعره اور انتر ماته بونا سورج كی طرح رو ش و ثابت ب بلكه بالا جل ينتي كر دار انتر ماته بي بي متاسون كى طرح رو ش و ثابت ب بلكه بالا جل ينتي كر دار انتر ماته بي بي س متاب الحد من كر كر عبر العديد من الموا الدين كر كين تاتى بي م كاب الخيس مي كاب متطاب المد ج المعنيفه في الآباء الشويفه ب نقل فرمات بي من ان بو بي بن ما مول كا يك في الآباء الشويفه ب نقل فرمات بي من ان بو بي بن ما مول كا يك بحى نبين بو سكماكه دواحاد يت حافل مت جن من ان بن مريد ما مول كا يك كي جابا ب معاذ الد الد الم واحاد بن حاد ما فل مت جن ال مريد على طان ول الم

191

ے وہ پسندیدہ جواب دیئے جنہیں کوئی انصاف والا ر دنہ کرے گااور اور نجات دالدین شریفین پر ایسے دلا کل قاطعہ قائم کیے جیسے مضبوط جے ہوئے پہاڑ کہ کسی کے ہلائے سے نہیں ہل سکتے۔ "(ر ساکل تسع، ص ۸۵) قار کین شاید یہ خیال کریں کہ ر سول کریم علیق کے والدین کریمین رضی اللہ عنہاے کوئی دلیل یا ثبوت ہو ناچا ہے تھاجوان کے مو من د موحد ہونے کو ظاہر کرتا۔ لیسے اس حوالے سے بھی ملاحظہ فرمائے۔

دلا کل الدہ ہ میں امام ابو تعیم، خصائص کمری ص24 / ااور رسا کل تشع ص ۵۹ میں امام سیوطی اور زر قانی علی المواہب ص10 / ۱ میں امام زر قانی نقل فرماتے ہیں: "حضرت ام ساعہ اسماء بنت الی رہم فرماتی ہیں کہ میری والدہ اس وقت حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس حاضر تقییں جب ان کی وفات ہوئی، نبی کر یم سیکی کی ظاہری عمر شریف اس وقت کوئی پانچ برس کی تقلی وہ اپنی والدہ ماجدہ کے سر ہانے تشریف فرما تھے۔ حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنے نور نظر سیکی ک

192

"ا۔ ستر ب لڑ کے اللہ تعالیٰ تو می برکت در کھے۔ اے ان (حضرت عبد اللہ ) کے بیضے کے جنہوں نے مرگ کے تحمیر ۔ (موت کے پیندے) ہے نجات پائی، بڑے انعام والے باد شاہ، اللہ کر یم کی مدد ہے ، جس صح کو قرعہ ڈالا کمیا سوبلند او زند ان کے فد یہ میں قربانی کئے گئے۔ اگر دہ نحمیک اتراجو میں نے خواب دیکھا ہے تو پحر تو سرارے جہان کی طرف میوث ہوا ہے، اللہ تعالیٰ ذوالجلال والا کرام کی طرف ہے حل و حرم (کمد و تمام روئے زمین) سب کو تر بری رسالت شامل ہو گی بچتے حتی اور اسلام کے ساتھ بیجا گیا ہے ہو تیرے نیک اچھے بابرا تیم علیہ السلام کادین ہے۔ میں اللہ تعالیٰ کی متم دے کر بچتے جوں ہے منح کرتی ہوں کہ ہت پر ست لوگوں کے ساتھ ان کی ہتوں کی دو تی نہ کرتا، لین کو گوں کے ساتھ ہو کر جوں کو اچھایا دوست خیال نہ کرتا۔ "

نی پاک سیلی کی طبیبہ طاہر ووالد دماجد در ضی اللہ عنہا کی یہ وصیت سورج کی طرح رو شن ہے اور داخ کرتی ہے کہ دہ موحد وہ مورنہ تحیمی۔ توحید اور رد شرک کا بیان اس میں صاف واضح ہے اور اس کے ساتھ ملت ابر اہیم اور دین اسلام کا پورا اقرار بھی ہے کی نہیں بلکہ رسول کر کی سیلینے کی رسالت کا اعتراف بھی ہے اور اس کا بیان بھی کتنا عمدہ ہے کہ سب بھی کی طرف مبعوث ہونے یعنی بیشت عامہ کا ذکر فرمایا۔ اہل ایمان بتائی کہ ایمان کا لل اور کے کہتے ہیں؟

حفرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہانے اس کے بعد فرمایا:

کل حی میت و کل جدید بال و کل کمبیر یفنی و انا میده و ذکری باق و قد توکت خیوا وولدت طهرا-(برزندے کو مرتاب اور برئے کر پراتا ہوتا بے اور کوئی کیمائی بڑا ہوایک دن(اے) فنا ہوتا ہے۔ میں موت پاتی ہوں،اور میراذکر خیر بہیشہ رہے گارکیوں کہ ) می کیی خیر عظیم (بینی رسول کر یہ چکیلیے) کو چھوڑ چلی ہوں

#### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اور كيا ستحرايا كيزه مجمع سے پيدا مواب - يد فرمايا در سيده ف انتقال فرمايا - (انا لله وانا اليه د اجعون) ( سبل الهدى والرشاد ، ص ١٢١ / ٢ \_ رساكل تشع ، ص ١٢٥، ٢٢٩) رضي الله تعالىٰ عنها و صلى الله تعالىٰ على ابنها الكريم و ذويه و بارك وسلم محترم قارئین: آپ حضرت سیده آمنه رضی الله تعالی عنها کی فراست ایمانی اور پیش کوئی پر غور فرمائیں کہ فرماتی ہیں: "میں جاتی ہوں گر میر اذ کر خیر ہمیشہ باتی رہے گا'' توجہ فرمائے کہ دنیامیں آنے والی عرب وعجم کی ہزاروں خواتین جواپنے وقت میں شاہانہ کرو فرے ملکا تمیں، شہر ادیاں شار ہو تمیں، جن کانام تک کوئی نہیں جانتا، نہ ہی ان کا تذکرہ ہو تاہے گمراس حقیقت ہے کون انکار کر سکتاہے کہ رسول کریم ﷺ کی طیبہ طاہرہ والدہ بحترمہ حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالٰی عنہا کے ذکر خیر کی سیتوں میں مونج ہے، محافل و مجالس ہوں یا کتابیں وتح ریں، اہل ایمان ان کے ذکر خیر سے شاد ہوتے ہیں، ان کے ذکر خیر کواپنے لئے سعادت جنتے ہیں ادر انشاءاللہ بیہ سلسلہ جاری رہے گا۔ علامہ امام زر قانی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے فرمائے ہوئے اشعار دلکمات لکھنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ''حضرت سیدہ آمنہ کا فرمان اس بات کی صریح دلیل ہے کہ دہ ملاشبہ موحدہ تھیں ، جب وہ دین ابراہیم اور اپنے فرز ندول بند عليلة كالله تعالى كي طرف ، اسلام كم ساتھ بھيجا جانا بيان فرماتي ہيں اور اپنے فرز ند کو بتوں سے منع کرتی ہیں اور بتوں ہے ہر تعلق سے روکتی ہیں تو اور توحید کیاہے؟ کوئی اور چیز اس کے سوا توحید نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے وحدہ لا شریک معبود (عبادت کے لائق) ہونے کااعتراف ادر بتوں کی یوجا ہے بری ہونا۔ ر سول کریم میلاند کی بعثت سے پہلے زمانہ جابلیت میں کفر سے پاک ہونے اور موجد ہونے کاای قدر شوت کانی ہے۔"(زر قانی ص ۱۲۰ / ا\_ رسائل تشع، ص ۱۵۴ \_ سبل الہدى والرشاد، ص ٢ ٢٢ /٢) علامہ زر قانى مزيد فرماتے ہيں كہ "رسول كريم منايق كى

194

دالدہ اجدہ حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے مسلمان ہونے کے مزید گواہ دہ واقعات و دلا کل بین جو حضرت سیدہ آمنہ نے دوران حمل اور رسول کر یم علیک کے ولادت کے وقت دیکھے اور مسرت کے ساتھ محبت و عقید ت سے بیان کیے۔

حفزت سیرہ آمنہ کااس نور کودیکھنا جو،ان ہے نگلا جس ہے ملک شام کے محلات ر و ثن ہو گئے حتی کہ انہوں نے دیکھا جو کہ انہیاء کی مائم دیکھتی ہیں ادر جب حلمہ آب ( مَثْلَقُهُ ) کے شق صدر کے واقعے سے آپ پر آسیب کا گمان کر کے ڈرتی ہوئی آب ( ملاقی ) کو واہس لائی تھیں تو حضرت آمنہ نے حضرت حلیمہ ے فرمایا: کیا تم میرے بیٹے یر آسیب (شیطان) کا گمان کرتی ہو؟ اللہ کی قتم ہر گز شیطان اس کے قریب بھی نہیں آسکنادر سنو میرے بیٹے کی بڑی خاص شان ہونے دالی ہے پھر انہوں نے حضرت حلیمہ کو دوران حمل اور نبی یاک عظیظہ کی ولادت کے وقت ظہور ہونے والے واقعات اور اپنے خواب سنائے جن میں بشار تیں تھیں اور اس بارے میں دیگر كلمات فرمائے۔ (رسائل تشع، ص۵۵ا۔ سیر اعلام النیلاء صا۳/۱۔ اعلام المنو ۃد ص۲۳۹ به تاریخ مدینة د مثق، ص۹۳ / ۳ به الروض الانف، ص۱۸۸ / ۱ به سبل الهدی والرشاد، ص٩٠٩ / إ\_ دلاكل النوة بصحى، ص١٣٥ / إ\_ سيرة حلبيه، ص١٥٥ / إ\_ خلاصه سير سيد البشر، ص ۲۹) علاده ازي سيده آمنه رضي الله تعالى عنهاجب ايني د فات کے سال مدینہ تشریف لے گئیں توانہوں نے میودیوں کور سول کریم مذال کے بی ہونے کی شہادت دیتے ہوئے سناتھااور پھر وہ مکہ کی طرف داپس آتے ہوئے راہتے ہی میں (دواشعار د کلمات جوان کے مسلمان ہونے کا ثبوت میں فرماکر )د فات یا تکمیں پس یه تمام با تم تائید کرتی میں کہ دواین زندگی میں بلا شیہ دین حنیف پر تھیں۔ " د لا کل المدوت ص ۱۱۹ خصائص کبر کی ص ۷۹ / ایہ اور طبقات این سعد ۱۱۲ / ایس ے کہ "رسول کریم میں کم مکر مدے ہجرت فرما کر جب مدینہ منورہ تشریف لائے

#### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کے سامنے اپنی والد ہاجدہ کے ساتھ کتے ہوئے ہدینہ منورہ کے سفر اور وہاں قیام کی باتیں اور یادیں بیان فرماتے کہ میں اس مکان میں اپنی والدہ ماجدہ کے ساتھ تھہ راتھا اور ای گھر میں میرے والد ماجد کی قبر ہے۔ فرمایا کہ ایک یہودی مجھ کو دیکھتا اور میر اپنچھا کر تا، ایک دن اس نے مجھ سے کہا، اے لڑکے تہ ہارانام کیاہے؟ میں نے کہا احمد (علیقہ) اس نے میری پشت کی طرف (مہر نبوت کو) تہ ہارانام کیاہے؟ میں نے کہا احمد (علیقہ) اس نے میری پشت کی طرف (مہر نبوت کو) کی طرف گیا تو انہیں سہ خبر دی، انہوں نے میری امی کو بتایا تو وہ میرے معاملہ میں یہودیوں کی دشتی سے ڈریں اور ہم مدینہ سے چلے گئے۔ " ( سبل الہد کی والر شاد، ص ۱۰ /۱ /۱ /۱) ای سفر میں اما یمن رضی اللہ تو الی عنها بھی نی پاک علیق کے ساتھ تھیں۔ انہی کتابوں میں ایسان واقعہ ان کی روا یہ سے میں ہے میں میں کی تو تھا۔

(جسٹس پیر محمد کرم شاہ الماز جری نے یہی واقعہ ان حوالوں سے اپنی کتاب "ضیاء النی" میں نقل کیا ہے اور علائے دیو بند کے استاد اور بزرگ شیخ الد لا کل مولانا عبر الحق محدث الد آبادی نے اپنی کتاب الدر المنظم میں نقل کیا ہے، یہ کتاب کئی علائے دیو بند کی مصدقہ ہے اور اس کتاب میں وہ تمام روایات مذکور ہیں جو میں نے اس تح یہ میں اصل کتابوں کے حوالوں سے نقل کی ہیں۔ اور جناب اشر فعلی تھانو ی نے بھی اپنی کتاب نشر الطیب ص۲۵ مطبوعہ دیو بند میں اسے نقل کیا ہے)۔

انہیں کتابوں مین درج بیر روایت بھی ملاحظہ ہو: حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ "(ایام حمل میں) خواب میں کسی کہنے والے نے مجمد سے کہا کیا تہہیں علم ہے کہ تم سید العالمین اور اس امت کے نبی (علاقیہ) کے ساتھ حاملہ ہوئی ہو؟وہ جب پیداہوں توان کانام محمد (علیقہ) رکھنا۔"(اعلام اللہ ۃ، ص ۲ م/ا۔ الروض الانف، ص ۱۸۰/۱۔ دلا کل اللہۃ بیہتی، ص ۱۱۱/۱۔ سیر ۃ حلبیہ ، ص ۲ م/۱۔ مواہب

لدنیہ ص40/۱) میں ہے کہ "کہا گیااور سے تعویذان کے گطے میں ڈال دیتا۔ "فرماتی میں: میں بیدار ہوئی توالیک شہری صحفہ میر سے مربا نے رکھا تھا جس پر سے اشتار درج تتے ۔ اعیدہ بالواحد، من شو کل حاصد، و کل خلق راید، من قائم و قاصد عن المسبیل حاید، علی الفساد جاہد، من نافث او عاقد، باخذ بالمواصد، فی طرق الموارد ( سجل البر کا دارشاد، ص1/17)

(مواہب لدنیہ ص۵۱ / اعمل ایک ہی روایت او سعید عبد الملک نیٹنا پوری کی تجم بیر سے ابن عباس کی حدیث سے ابو قیم کی روایت نقل کی ہے)۔ سیرت کی کما ہوں میں دو تمام روایات ند کور ہیں جن میں حضرت سیدہ آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے نبی کر یم سیکنٹ کی ولادت باسعادت کے وقت خاہر ہونے والے واقعات دیکھے جو تمام تر آپ سیکنٹ کی نبوت اور عظمت کی گواہی دیتے ہیں، اس سے اندازہ کیا جا سکا ہے کہ دو بخوبی جانی تعییں کہ ان کے فرز ند کو کیا شان عطا ہو کی ہے۔

نبی کر می طبیقة کے والد ماجد حضرت سید تا عبد الله رضی الله تعالی عنه کابد ذکر ہو چکا ہے کہ ان کے حوالے سے رسول کر کم طبیقة نے یہ فرمایا: اما بین المد بیحین (می) دوذیجوں کا بیٹا ہوں) اور قار کی یہ میں ملاحظہ فرما چکے کہ مشرک ماں باپ کی نسبت سے فخر جائز نبیس م یہ ملاحظہ ہو: حضرت عبد المطلب کی اولاد میں حضرت عبد الله ہی دہ فرز ند میں جن کی چیشانی میں نور محمری علیقة چیکا تھا، ای نور کی برکت سے وہ اپ ہمائیوں میں سب سے زیادہ حسین و جمیل تھے اور باپ کو سب سے زیادہ پیاد سے ت ان کے ذکح ہونے کا دافلہ میرے والد گر ای علیہ الر حمد نے این قار کی الد کر العسین میں سر ساہن بشام اور تاری کا تک این اخیر کے حوالے سے یوں نقل فر مایا ہے: ان م زم کا کنواں عروبن حرث جر جمی نے عدادت و حمد کی وجہ سے بند کر دیا تھا حضرت عبد المطلب کے بڑے بیٹے حادث نے اے دوبارہ کھو کر جاری کیا۔ چاہ درم از م

کو کھودنے کے وقت حضرت عبدالمطلب نے منت مانی تھی اگر اللہ تعالٰی مجھے د س بیٹے عطا فرمائے اور دہ میرے سامنے جوان ہو جائیں تو میں ان میں ہے ایک بیٹااللہ تعالٰی کی راہ میں قربان کروں گا۔اللہ تعالٰی نے انہیں دس بیٹے عطا فرمائے اور وہ باپ کے سامنے جوان ہو گئے۔ حضرت عبد المطلب ایک رات کعبہ معظّمہ کے قریب سور ہے تھے کہ خواب میں کی نے ان سے کہا کہ تم نے اللہ تعالٰی کے لئے جو منت مانی تھی اسے پورا کرد۔ خواب سے بیدار ہو کر حضرت عبد المطلب پر گھبر ہٹ طار می ہو کی (انہیں منت یاد نہیں رہی تھی )انہوں نے ایک مینڈھاذ بح کر کے مساکین میں تقشیم کردیا، دوسری رات انہیں خواب میں کہا گیا کہ مینڈھے ہے بڑی چیز قربان کرو،انہوں نے ایک بیل ذخ کیا، تیسر کٰ رات حکم ہوا کہ اس سے بھی بہت بڑی قربانی کر و، حضرت نے یو چھا کہ ادنٹ سے بھی بڑی قربانی کیا ہو گی؟ کہا گیا تم نے منت مانی تھی کہ ایک بیٹا قربان کر و گے۔ خواب سے بیدار ہو کر غم کمین ہوئے۔ اولاد کو جمع کیا، منت کا واقعہ یاد آگیا تھا، تمام بیان کیااور نذر پوری کرنے کاعزم بھی ظاہر کیااور ہر ایک سے پوچھا کہ وہ کیا کہتا ہے؟ سبحی نے خود کو بخو شی پیش کیااور اختیار دیا کہ جس بیٹے کو چا ہیں قربان کر دیں۔ حفزت عبد المطلب نے اپنے کسی بیٹے کو قربانی کے لئے خود نام زد کرنے کی بجائے قرعه نكالنے كاطريقة اختيار كياتاكه جس كى قربان الله تعالى كو منظور ہو،اس كانام فطے۔ انہوں نے اللہ تعالی سے یہی دعاکر کے قرعہ انداز ی کی تو حضرت عبد اللہ کانام نکا۔ حضرت عبد المطلب کو اپنے تمام بیٹوں میں یہی سب سے پیارے تھے مگر انہوں نے قدرتی فیصلے کو بخوبی تشلیم کیااور اس بیٹے کو قربان کرنے کے لئے تیار ہو گئے اور بیٹا بھی سرالا تسلیم ورضا تھا۔ حضرت عبد المطلب نے حجر ک ہاتھ میں لے لی اور حضرت عبد الله کوساتھ لیا کہ اے قربان کریں۔اتنے میں حضرت عبد اللہ کے نہیال کو خبر ہو گئی، وہ رکاوٹ بن گئے۔ قریش کے سر داروں نے بھی حضرت عبدالمطلب سے کہا کہ ایسانہ

کریں،اگر آپ نے بیہ قربانی کردی تو آئندہ کے لئے یہ ایک رسم ہو جائے گی جس کے لئے آپ کی یہ قربانی دلیل وجمت ہوگی۔ لہٰذا آپ اپنے رب سے عرض کریں اور خیبر کے علادہ میں ایک کاہنہ عورت کا کہا کہ اس کے پاس جائیں دہ آپ کو اس معالمے کا حل ہتائے گی۔ اس عورت کے پاس لوگ بھجوائے گئے اس کاہنہ عورت نے تمام داقعہ س كر كباكه تمهادت بال جان كى ديت (خون بها) كياب؟ بتايا كماكر دس اونف- اس عورت نے کہا کہ تم اینے شہر میں جا کر دس او نوں اور عبد اللہ پر قرعہ نکالو، اگر قریر بنام عبداللہ فکلے تو دیں اونٹ اور بڑھاد وادر ای طرح کرتے رہو کیجنی اونٹوں کی تعداد بڑھاتے رہو یہاں تک کہ قرعہ اد نوں کا نگل آئے، جب اد نوں کا قرعہ نگل آئے تو سمجھ لینا کہ تمہارارب راضی ہو گیا ہے اور اس نے اتنے اونوں کی قربانی عبداللہ کے بدلے قبول کرلی ہےاور پھران او نٹوں کو ذبح کر دینا۔ لوگ خو شی خو شی داپس آئے اور حضرت عبدالمطلب کویہ تغصیل بتائی۔ قرعہ انداز کی کی گن دس او نٹوں ہے آغاز ہوا مگر نوے اونٹوں تک نام حضرت عبداللَّہ کا نظمار ہا، جب او نٹوں کی تعداد سو کر دی گنی تو نام اد نوٰں کا نگل آیا،لو کوں نے کہااے عبدالمطلب اب اللہ راضی ہو کمیاہے، حضرت عبد المطلب نے فرمایا، اللہ کی قتم جب تک تین مرتبہ نام او نوں کا نہیں فلے کا مجمع تسلی نہیں ہوگی، چناں چہ تمن مرتبہ قرعہ اندازی کی گئی تو تیوں مرتبہ او نٹوں بی کانام اکلا۔ حضرت عبد المطلب في شكر اداكيا اور اب فرز ند عبد الله ك فديد على سواونت قربان کے اور ان کا کوشت جانوروں اور پر ندوں کے لئے چھوڑ دیا۔" (اعلام النو ق، مولفه علامه ابوالحسن على بن محمه المادردي، ص ۲۳۳۶ ۲۳۳۴ مطبوعه داراحیاءالعلوم، ميروت ٨ • ٣ اه الروض الإنف، ص ٢ ١٤ تا ٨ ٤ ابه د لا كل المنوق بحصلي، ص ٨ ٨ ٨ ٨ ، ۹۸ تا۱۰۱/۱۰ سير قصلبيه، ص۱/۵۸،۵۷) یہ دانچہ لکھ کر حضرت دالد صاحب قبلہ علیہ الرحمہ فرماتے ہیں: "اللہ کر یم نے

حضرت اساعیل ادر حضرت عبداللہ کی قربانی کابدل قبول فرما کر د دنوں کوذیح ہونے ہے بچایا کیوں کہ ان دونوں کی پیشانی میں رسول کریم ﷺ کانور تھاادرا نہی کی نسل ہے نبی یاک ﷺ کا ظہور ہو ناتھا، یہ ای نور کی بر کت تھی کہ ان دونوں کی جان بھی محفوظ رہی اور ان دونوں کی قربانی بھی منظور ہوئی۔ حضرت عبد اللہ کی قربانی سے پیش تر، عرب میں انسانی جان کی دیت صرف دس اونٹ تھی لیکن اس داقعے کے بعد دیت سواد نٹ ہو گئ،اس مقدار میں اضافہ ہے انسان کی قدر وقیمت زیادہ ہو گئیادر بیہ قتل د غارت میں کمی کابا عث ہوئی گویا یہ بر کت بھی نبی پاک ﷺ کے ظہور قد سی کی تمہید ہوئی کہ اس ہت ے تشریف لانے سے قبل انسانی جان کی قدر بر سی اور ظلم وستم کاسلسلہ تقم کیا۔" کامل ابن اثیر، خصائص کبری، دلائل النوۃ ابونغیم اور طبقات ابن سعد کے حوالے ے میرے والد گرامی علیہ الرحمہ نے ایک واقعہ نقل فرمایا ہے، ملاحظہ ہو: "حضرت عبداللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے والد ماجد حضرت عبد المطلب کے ساتھ کہیں جارے یے،رائے میں آسانی کتابوں کی پڑھی ہو نکا ایک کاہنہ خاتون ( فاطمہ مر الحَسمیہ ) ملی، یہ بہت خوش شکل عورت تھی، اس نے حضرت عبد اللہ کو بلایا اور ان سے اظہار محبت · کرتے ہوئے کہا کہ میں تمہیں سواونٹ دیتی ہوں جو تمہارے بدلے اور فدیے میں تمہارے باپ نے قربان کئے ہیں، تم میری خواہش پور ی کر دو۔ حضرت عبد اللہ رض اللد تعالى عند فى فرمايا حرام كارى ف تو مرجانا بجتر ب اور يد بحى فرمايا كد عزت دار كو اینی عزت و شرافت اور اپنے دین کاپاس و لحاظ ضرور ی ہے۔ اس خانون کو بیہ جواب دے کر حضرت عبداللہ اپنے والد کے پاس آگئے۔ (حضرت عبداللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا زمانہ جاہمیت میں پاک باز ہونااس واقع ہے طاہر ہے)۔ (ریع الا برار، مولفہ علامہ ز فخمر ي (التوفي ۵۳۸ه)، مطبوعه مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت ۱۴۱۲ه، ص٣/٣١٥ تاريخ مدينة دمشق، ص٣٠٣/٣٥، مطبوعه دارالفكر، بيروت

۵۱ ۳۱۱ه سیل البدی والرشاد ص ۲۳ /۱) - حضرت عبد الله کی شادی حضرت آمند رضی الله تعالی عنبا سے ہو گئی، اس کے کچھ دن بعد آپ کا ای طرف گزر ہوا جہاں وہ کا ہند رہتی تقی، اس خاتون نے حضرت عبد الله کو دیکھا مگر موضح پیچیر لیا۔ آپ نے اس سے پوچھا کہ اس دور تو اس قدر التفات تعااور آج آتی ہے رفی ! کیا ہوا؟ بنی چیش کش کیوں نہیں دہر اہلی! اس نے پوچھا کیا تہادی شادی ہو گئی ہے؟ آپ نے فرمایا باں، اس نے کہا اس عبد الله، میرے بارے میں بد گمانی نہ کرو، میں نے تہارے ماتھ میں نور نبوت دیکھا تعااد رطابی تعالی کہ دو بھی میں آب کی نہ کرو، میں نے تہارے ماتھ میں دہاں رکھ دیا یعنی میں اس نجی کی ماؤں میں شامل ہو تا چا ہتی تعلی جس کا نور تہاد کی چین کن میں تعا مگر سے میر کو تعدین تھی "۔

دہ جس کے نور سے تیری چکتی تھی ہیے پیشانی ای کی تھی میں طالب ادر ای کی تھی دیوانی مگر میں رہ گئی تحروم، تسمت میری چوٹی ہے " سا ہے کہ دو نعر کے سے نے تھو سے لوٹی ہے"

(اعلام الملوة ص ۳۳ مار تاريخ مدينة د متق، ص ٢٠ / سر و صليه، ص ١/ ١/). (جناب اشر فعلى تعانوى في محى نشر الطيب ص ٢ ماريد واقعه نقل كياب) جسف ير محمر كرم شاهاز مركما في كمالب "خياما لنبى " (عليلة ) ملى جديد محقق المام محمد ابوز جره مصرى كى كماب خاتم النبيين عليلة كر ص ١٣٣ ج اب كليسة مين: "جب

یم (بادب لوگوں کی ہر زوہر انکی پر) یہ تصور کر تاہوں کہ حضرت عبداللہ اور سید ہ عالم حضرت آمنہ (معاذ اللہ) tر (دوز خ) میں ہیں تو بچھے یوں محسوس ہو تاہے کہ کو کَ محفص میر کی ساعت اور میر کی فنہم پر ہتھوڑے مارد ہاہے کیوں کہ حضرت عبداللہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) وہ ? ان تص جن کا شعار مبر تھا، وہ اپنے باپ کی نذر کے مطابق ذ نے

# 201

ہونے پر راضی تھے۔اپنی رضامندی ہے آگے بڑھ کر اپنے سر کا نذرانہ پیش کیااور جب قریش نے سوادنٹ بطور فدیہ دینے کے لئے کہا تواس پر بھی بخو شی رضامند ہو گئے وہ حضرت عبد اللہ جو اپنے بے پایاں حسن و شاب کے باوجو د لہو و لعب ہے ہمیشہ کنارہ کش رہے ادر جب ایک دوشیز ہنے دعوت گناہ دی تو حصف اسے جواب دیا کہ تم مجھے حرام کے ارتکاب کی دعوت دیتی ہو،اس سے تو مرجانا بہتر ہے،ایسے پاک باز اور صدق شعار نوجوان کو آخر کیوں دوزخ میں بھینکا جائے گا، حالاں کہ اسے کسی نبی نے د عوت بھی نہیں دی یعنی دہ زمانہ فترت میں تھے۔'' امام ابو زہرہ لکھتے ہیں: ''ہماری ساری گفتگو کا خلاصہ بیہ ہے جس پر ہم اس مسلہ کے بارے میں تمام احادیث کا مطالعہ کرنے کے بعد پنچے ہیں کہ حضور نبی کریم ﷺ کے ابوین کریمین نے دہ زمانہ پایا جس میں رسولوں کی آمد منقطع تھی اور وہ ونوں اس ہدایت اور اخلاق کریمہ کے بالکل قریب متھے جو بعد میں ان کے لخت جگر (رسول کریم مذالقہ) نے بطور شریعت دنیا کو پیش کی اور قرآنی آیات ادر احادیث صححہ کا بغور مطالعہ کرنے کے بعد ہمارا سے پختہ عقیدہ ہے کہ سے ممکن ہی نہیں کہ وہ دوزخ میں ڈالے جا کیں۔ آپ علیقے کی والد ہ ماجد ہ دہ مجاہدہ ہیں جو سرایا صبر تحقیق اپنے فرز ند دل بند کے ساتھ بڑی شفیق تحقیق، انہیں آگ کیے چھو سکتی ہے؟ کوئی ایسی دلیل نہیں جس سے بیہ ثابت ہو کہ وہ (معاذ اللہ) آگ میں جلائے جانے کی مستحق میں بلکہ دلیلیں تو اس بات کی شہادت دیتی ہیں کہ ان کی اور ان کے شوہر نام دار کی، جو ذبیح اور طاہر کے لقب سے ملقب شے، ان پر جی بھر کر تحسین د آفرین کے پھول بر سائے جا <sup>م</sup>یں.....، 'امام محمد ابوز ہر ہلکھتے ہیں:''ہم اس نتیج پر صرف اس لئے نہیں بنچ کہ ہمارے دل میں اللہ تعالٰی کے رسول کر یم علیقہ کی محبت ہے اور اس محبت کا بیہ تقاضا ہے کہ ہم اس نتیج پر پینچیں، اگر چہ ہم اس بات کی امید رکھتے ہیں اور تمنا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمارے دلوں کو اپنے محبوب کی محبت سے

سر شارر کھے، لیکن ہم ای نیتے پر اس لئے پہنچ ہیں کہ عقل، منطق ادر خلق متقیم کا تانون، شریعت کی مضبوط دلیلیں ادر شریعت سے اغراض د مقاصد ہمیں تکم دیتے ہیں کہ ہماس بارے میں اس منتے پر پنچیں۔"

بلہ قار کین کرام شاید یہ بھی جانا چاہے ہوں کہ جو لوگ نی کریم ملائے کے والدین کریمین کے ایمان کے بارے میں شہر کرتے ہیں ان کے شبهات کی وجہ کیا ہے؟ کیا ایک کوئی صحیح روایات ہیں یاان (معترض) لوگوں کے محض ذاتی احمال ہیں؟ اس بارے میں اہل علم نے جو بیان فرمایا ہے اس کا خلاصہ پیش کرتا ہوں تاکہ قار کین کرام تمام حقائق سے آگاہ ہوں۔

ال حوالے سے ایک شب سے ظاہر کیا جاتا ہے کہ فقد اکبر عمل رسول کر یم مظافقہ کے والدین کر میں نے بارے میں لکھا ہے: معاقا على الکفو ۔ کہ ان کی موت کفر پر ہوئی اور لما علی قاری نے بحقی فقد اکبر کی شرح میں یمی عابت کیا ہے۔ اس کے جواب می کے قد مجاور صحیح معتبر معتمد ننحوں میں یہ عبارت نہیں ہے، یہ الحاقی عبارت یہ یعنی کی نے مازش کر کے اس کتاب کے بعد کے نسخوں میں یہ عبارت بڑھادی ہے اور اس کے شوت میں ای کتاب قند اکبر کے حوالے ہے استوی علی العوض کی ایک عبارت کا ذکر بھی ہے جس کا حقد اکبر کے حوالے ہے استوی علی العوض کی ایک عبارت کا ذکر بھی ہے جس کا حق علیا، نے بہت سخت رد کیا ہے۔ اور قار کمین بخوبی باتے میں کہ د شمنان دین ایکی ساز شیں اکثر کرتے میں اور اس طرح کی کئی مثالیں معرود ہیں، چناں یہ محققین نے ایکی بہت میں ان شوں کو یہ فقاب کر کے حقائی پیش با تی منوب کر کے لوگوں کہ دیک اور فتنہ و ضاد کروانے کے لئے دین کہ د شنوں کے میں انگا ہر اکتر دین ایکی دو ختہ و ضاد کروانے کے لئے دین کہ در شنوں کہ میں منوب کر کے لوگوں کہ دیکا خاور فتنہ و ضاد کروانے کے لئے دین کہ منوں

تفتیش کے بعد دودھ کاد ود ، اور پانی کاپانی کر کے امت مسلمہ کوان فتوں سے بچایا ہے۔ علامہ طحطادی در مختار کے حاشیہ پر فرماتے ہیں کہ فقہ اکبر میں جو سے ہے کہ رسول اللہ علیقہ کے والدین کی موت (معاذ اللہ) کفر پر ہوئی ہے، سے امام اعظم ابو حذیفہ پر افترا ہے کیوں کہ فقہ اکبر کے معتمد نشخوں میں سے عبارت ، نہیں ہے اور اصل کتاب میں جو عبارت نہیں اسے دلیل بنایاہی نہیں جا سکتا۔ ( ) سلا نے سے بھی فرمایا ہے کہ اصل الفاظ "ماماتا علی الکفو۔ " تھے، لیکن کا ب سے در بر بر "ما" میں سے ایک "ما"

کہا جا سکتا ہے کہ علامہ ملاعلی قاری کے پاس فقہ اکبر کاجو نسخہ پینچا ہوگا وہ بھی تحریف شدہ ہوگا،ان سے اس معاطے میں یہ لغزش ہو گئی کہ انہوں نے بغیر تحقیق کیے اس نسخ کو درست مان کر اس کی عبارت پر حاشیہ آرائی کر دی۔ جب بنیاد ہی درست نہیں تو حاشیہ آرائی بھی غلط ہو گئی، ای لئے تمام اہل علم نے اس حوالے سے ملاعلی قاری کی اس حاشیہ آرائی کو مستر دکر دیا۔ مشہور نقیہ محمد مرعشی علیہ الرحمہ نے تو ملاعلی قاری کی اس تحریر سے اپنی شدید ناراضی کا اظہار کیا، اس موضوع پر تفصیل اس کتاب

ے، بی کریم ﷺ کے والد ماجد حضرت سید نا عبد اللہ رضی اللہ تعالٰی عنہ کے بارے میں نہیں ہے۔ آپ احاد برٹ ملاحظہ فرکٹا کیے ہیں کہ رسول کریم میکنے نے خور ار شاد فرمایا کہ میرے باپ تم سب کے بالوں ہے بہتر ہیں اور یہ بھی ملاحظہ فرما یکے ہیں کہ کافر و مشرک باپ پر فخر نہیں کیا جا سکنا اور نبی پاک ﷺ کااینے آباء وامہات پر فخر فرماناداضح دلیل ہے کہ آپ کے تمام باپ اور مائیں، شرک د کفر کی آلودگی ہے یاک تھے۔ اور شرک پلیدی ہے اس حوالے ہے بھی آپ تفصیل ملاحظہ فرما کیے میں اور جان چکے بیں کہ اللہ کریم نے اپنے صبیب کریم عظیقہ کوپاک پشتوں ادریاک شکموں میں منتقل فرملا۔ قرآن کریم میں آیہ تطبیر دیکھتے کہ اللہ تعالٰی نے بی پاک ملک کے گھر والوں کو پاکیز گی و ستحرائی عطا فرمانی، انہیں ہر قتم کی آلود گی ہے پاک رکھنے کا بیان فرمایا، نی کریم میلینو کی نسبت سے آپ کی ازواج واولاد کو تطهیر کا اعلیٰ مقام و مرتبه ملا، یہ کیے گمان کیا جا سکتا ہے کہ خود نبی پاک سکتی کا وجود (معاذ اللہ ) کمی پلید وجود میں رب۔ قرآن بن میں ووالد وما ولد کے الفاظ بیان ہوتے اور مخاطب نبی کریم علیہ، ہیں لین نبی پاک کے دالد کی قتم اللہ تعالی نے یاد فرمائی، علاء اسلام نے اس آیت کے تحت بیان فرمایا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام تک اور ان سے حضرت آدم علیہ السلام تک نبی پاک مطلقہ کے تمام باپ پاک اور محترم میں اور خود حدیث شریف میں بی اک میلید کاار شاد آب ملاحظه فرمایط میں که حضرت آدم علیه السلام تک بی پاک کے تمام باپ یاک میں۔ (تغیر مظہری، رسائل تسع ۹۵)

یہال ایک اور شبہ دور کرنا چاہتا ہوں کہ معنرت ایرا بیم علیہ السلام کا باپ آزر بیان کیا گیا ہے اور سیر ة حلیہ عل علامہ علی بن بر بان حلبی اور مواہب لدنے میں امام قسطانی نے اور شول الاسلام میں اعلٰ حضر نے فاضل بر یلوی نے لکھا ہے کہ قمام الل توار رامل کتابین اس پر مغنق ہیں کہ آزر ہر کر والدنہ قعا، حضرت ابرا ہی حکول اللہ

عليه السلام كابيجيا تقا-علامه امام شهاب الدين خفاجي شافعي مصرى رحمته الله عليه فرمات میں:"ان ابی و اباك في النار اراد بابيه عمه ابا طالب لان العرب تسمى العم ابا۔ رسول کریم علیقہ نے یہ جو فرمایا کہ میر ااور تیر اباپ دوزخ میں ہے توباپ سے ان (رسول الله ﷺ) کی مراد چچاہے کیوں کہ عرب، چچا کو باپ کہتے ہیں۔" (نسیم الرياض شرح شفا قاضی عياض) ميرے والد گرامی عليہ الرحمہ اپني کتاب "الذکر الحسين في سير ةالنبي الامين ''(ﷺ) ميں فرماتے ہيں:'' آزر حضرت ابراہيم خليل الله عليه السلام كا دالد نه تھا، چيا تھا اور عرب ميں چيا كو باب كہنا عام ہے، (سبل البد ي والرشاد، ص۲۵۷/۱\_ سیر ۃ حلبیہ، ص۱/۴۸)۔ قر آن یاک سے بھی اس کی تائید موتى ب، الله تعالى فرماتا ب: اذ قال لبنيه ماتعبدون من بعدى قالوا نعبد الهك واله ابانك ابراهيم و اسمعيل و اسحق (مورة بقره آيت نمبر ۱۳۳) جب كه یعقوب علیہ السلام نے اپنے بیٹوں سے فرمایاتم میرے بعد س کی پو جاکر و گے ؟ بیٹوں نے کہاہم پوجیس کے تمہارے اس معبود کوجو تمہارے آبا (باپوں)ابراہیم واسطعیل و الحق (علیہم السلام) کا بھی معبود ہے۔اس آپہ شریفہ میں حضرت اسلعیل علیہ السلام کو بھی حضرت یعقوب علیہ السلام کے بایوں **میں** ذکر کیا گیاہے حالاں کہ حضرت اسلعیل علیہ السلام ان کے پچا بتھے۔ امام ابن ابن حاتم، امام ابن ابی شیبہ ، ابن المنذ ر نے حضرت عبد الله بن عباس ادر حضرت مجاہد اور حضرت جریح سے روایات نقل کی ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والد کانام تارح یا تارخ ہے اور آزر، حضرت ابراہیم علیہ السلام کا چیاتھا، ہر گز دالد نہ تھا۔ (ر سائل تشع، ص ۳۹،۳۸)۔ (حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والد تارخ تھے، آزران کا چچاتھا، اس بارے میں علمائے اہل سنت کی متعدد مطبوعہ تحریریں موجود ہیں جن میں تفصیل دیکھی جاسکتی ہے)۔ (میرے والد گرامی قبلہ علیہ الرحمہ امام جلال الدین سیوطی رحمتہ اللّٰہ علیہ کے

حوالے بے تکسیم بین کد ) "امام این المند ر نے اپنی تغیر میں صحیح سند کے ماتھ سلیمان بین صرد (التو فی 14 ھ) سے روایت کی ہے کہ جب حضرت ابرا یم علیہ السلام پر آگ مگل زار ہو گئی تو آپ کے پچپا آزر نے کہا، کس نے اس آگ کو ( حضرت ابرا ہیم سے ) کر راکھ کردیا، اس سے ثابت ہوا کہ آزران دنوں میں بلاک ہو گیا تھا، جن دنوں حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کو آگ میں ڈالنے کی گرتا خی کی گئی تھی۔ حضرت ابرا ہیم نے آزر کے لئے استغفار کیا کیوں کہ آپ نے اس سے دعدہ فرمایا ہوا تھا کہ میں تجار کے لیا تت مند خوال کروں گا، چکر جب آپ پر آذر رہے کفر اور اللہ سے دشتی کو یا لگل رو شن کر دیا گیا تو آپ اللہ کے اس ذکر اس کر دیا گی آذر رہے کھر اور اللہ سے دشتی کو یا لگل رو شن کر دیا گیا تو آپ اللہ کہ اس ذکر آز رہے بے زار ہو گئے " (ر ساکل شرح، ص ۲۰)

قر آن کر مم سے عابت ہوا کہ باب کالفظ پچ کے لئے بولا جاتا ہے۔والد کالفظ معقق باب اور والدو کالفظ حقیقی مال کے لئے ہے جب کہ مال باب کے الفاظ عرف عام می جزر کول کے لئے استعمال ہوتے آئے بیں۔ وایا، وودھ چاتے والی خاتون یا عر رسیدہ خواتین کو بھی مال کہ کے لیکار ناعام بے لیکن انہیں والدہ نہیں کہاجاتا، ای طرح پچااور د کر جزر کول کو بھی باب کہ ویاجاتا ہے محرانہیں والد نہیں کہاجاتا۔

ہلا نبی کر یم ﷺ کے دالدین کر میں کے بارے میں تیسر اشبہ یہ بیان کیا جاتا ہے کہ حضور اکرم ملک کواپنے دالدین کر میں کے لئے استغفار کرنے مے منح فرمایا کیا لہٰذا ثابت ہوا کہ (معاذ اللہ) وہ ایمان و اسلام والے نہیں تھے، ورنہ استغفار کی ممانعت نہ کی جاتی۔

اس کے جواب میں عرض ہے کہ عدم استفعار کو کفر لازم نہیں ( سل الهد کا والر شاد، ص2 ۲۱ / ۳) اور استغفار کے لئے منع قرمانے سے یہ سمجھ لینا کہ بی کر کیم عظیلی کے والدین کر لیمین ( معاذ اللہ ) موحدو مو من نہیں تھے، یہ ای صفص سے متصور

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# 207

ہو گاجس کاان کے بارے میں عقیدہ صحیح نہیں ہو گا۔ایسے لوگ جانے کیوں اپنی سمجھ کو تواہمیت دیتے ہیں لیکن حقائق کو کسی خاطر میں نہیں لاتے۔ وہ کیوں نہیں سوچتے کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے قد موں کا نثان جس پھر پر جم جاتا ہے اے سجده **گا**ه بنادیا گیا، حضرت سیده باجره جن پهاژیوں پر سعی فرماتی ہیں انہیں شعائر اللہ بنادیا گیا، جس مچھلی کے شکم میں حضرت سید نایونس علیہ السلام حیالیس دن رکھے گئے اس مچھلی کے پید میں خوش بونے گھر کر لیا، رسول کریم ﷺ کے جسم اقد س ہے مس ہونے والا زمین کا حکر اعرش معلی سے افضل ہو گیا، زمین کے جس حکر سے پر کثرت ے بی کریم ﷺ کے قدم مبارک آئے دہ جگہ ریاض الجنتہ ہو گئی۔ یہی نہیں بلکہ ہمارے نبی پاک ﷺ کا خون مبارک جس شخص نے پی لیااسے دنیا ہی میں جنتی مر د قرار دے دیا گیااور جس کمی نے ہمارے نبی پاک ﷺ کا بول مبارک پی لیااس نے خود یر آتش دوز خ حرام ہونے کی نوید پالی، جس دستر خوان سے ہمارے نبی پاک ﷺ بنے اینے مبارک ہاتھ یو نچھ لئے اسے دنیا کی آگ بھی نہیں جلاتی، نبی کریم ﷺ کے جسم اقدس ہے لگنے والا لباس وہاں نہیں جلنا جہاں جریل امین کے پر جلتے ہیں۔ رسول کریم ﷺ اپنے بال مبارک صحابہ میں خود تقسیم فرماتے اور ان کی برکت سے اصحاب نہو**ی فتح** و شفایاتے ہیں۔ نبی کریم عظامیہ کے تراشیدہ ناخن مبارک اور دیگر تبر کات کو بر کت و مغفرت یانے کے لیے صحابہ کرام اپنے کفن میں شامل کرنے کی وصیت کرتے ہیں۔وہ مقد س د مطہر نبی علیقہ جس کے لباس پر دہ کمھی نہ بیٹھ سکی جو نجاست پر بیٹھتی ہو .....اس مقدس رسول کریم ﷺ کے بارے میں کوئی مومن میہ کیے گمان کڑ سکتا ہے کہ وہ(معاذ اللہ) کمی مشرک بلید وجود میں نوماہ رکھا گیا ہویا جس وجود میں وہ رہے مو**ں دہ پلید بی رہا**.....

استغفار سے منع فرمانے کے جواب میں امام سیوطی نے اپنے ر سائل میں متعد د

#### 208

علاء کے اقوال نقل کیے ہیں اور خود بھی کی جواب تحریر فرمائے ہیں۔ لبعض علائے اسلام فرماتے ہیں کہ حکمت (دانائی) کی بات شاید دیہ تھی کہ کہیں لوگ تمام اہل فتر ت کے لئے استغفار جائزنہ تھہرالیں یا بیہ کہ کہیں کوئی ان (دالدین کریمین) کو مشرک یا گناہ گارنہ گمان کرلے۔ کم سن( نابالغ ) بچوں کے لئے مغفرت (بخش ) کی دعانہیں ک جاتی بلکه انہیں اپنی بخش کا سامان و وسیلہ بنایا جاتا ہے، مغفرت و بخش کی دعا گناہ گاروں کے لئے کی جاتی ہے۔ نیکوں اور اللہ تعالٰی کے پیاروں کے درجات کی بلند ی جابی جاتی ہے، والدین <sup>مصطف</sup>ل کے لئے نبی کریم یکھیلی صرف مغفرت کی دعا فرماتے تو شاید کسی کو کہنے کا موقع مل جاتا کہ بی اِک میں اور بن ظاہر ی تمام عمرابے دالدین کی سخش ہی کی دعامانگتے رہے۔اگر کسی کے ذہن **میں یہ** خیال آئے کہ نی پاک کو تو خود اینے لئے فرمایا گیا کہ اللہ سے مغفرت چاہتے رہو تو بلا شبہ یہ بیان، قر آن **می ب** مگر اس سے ہر گزیہ مراد نہیں کہ نبی سے (معاذ اللہ) کوئی گناہ سر زد ہوئے جس کی معانی کے لیے استغفار کرنے کا تھم دیا گیا، نہیں ہر گز نہیں، بلکہ یہ تعلیم امت کے لیے قعامہ بعض علاء اسلام فرماتے ہیں کہ استغفار ہے م<sup>ن</sup>ع کرنے **میں** سے حکمت تھی کہ اللہ نے بی کریم ﷺ کے دالدین کریمین کو دوبارہ زندہ کر کے امل ایمان کی فہرست میں متاز کر نادر اعلٰ در جه عطافرمانا تھاادر ان کواپنے رسول کریم علیکے کی صحابیت کاشر ف

عطافرمانا تھا۔ عطافرمانا تھا۔

آپ خود خیال فرمائیں کہ نبی پاک علیظت کی ازدواج داولاد کی شان اور پاکیز کی تو قر آن کر کم میں اعثہ تعالیٰ خود بیان فرمائے اور قرابت رسول کی محبت داجب فرمائے، دہ رب جو ہر رشتے ناتے ہے پاک ہے وہ اپنے حبیب کر یم علیظت کے رشتوں ناتوں کو نہ صرف باتی رکھے بلکہ ان کے لئے بشارت ہو، اس مقد مں رسول کر کم علیظت کے والدین کر مین کے بارے میں کی منٹی خیال کی شخبائش ہی کہاں ہے! یعنا کو کی مو من تو کو ک

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

منفی تصور بھی نہیں کرے گا۔ قار کین کرام ادوست اور دابتگان کے لئے تعارف کی گنجائش ہوا کرتی ہے۔ آپ کس کے پال اپنے والدین کو تعارفی خط دے کر نہیں ہی چیج ، آپ کی ان سے نسبت ہی کافی ہوتی ہے۔ چیرت ہے کہ آپ کو کسی بندے کے پال اپنے والدین کے تعارف کی ضرورت نہ ہو اور یہ گمان کیا جائے کہ رسول کر یم جیلیت کے دوالدین کر یمین کو بارگاہ اللی میں تعارف کی ضرورت ہے؟ اللہ کر یم نے مغفرت کی دعات منع فرما کر گویا بہ فرمایا کہ اے محبوب دہ تیرے والدین ہیں، انہیں تیرے والدین کر یمین ہو نے کا اعزاز نے بہی کہیں گے کہ دہ تو مغفور ہیں انہیں ان کی مغفرت میں شبہ نہیں ہو گا۔ حضرت علامہ سید محبود آلوی بغدادی نے کیا خوب فرمایا ہے کہ رسول کر یم جنگ کے دوالدین کر یمین کے مرایا کہ اے کہ دہ تو منفور ہیں انہیں ان کی مغفرت میں شبہ نہیں ہو گا۔ حضرت علامہ سید محبود آلوی بغدادی نے کیا خوب فرمایا ہے کہ رسول کر یم جنگان کے دوالدین کر یمین ان لوگوں سے بہت بہتر بیں جو نہی پاک کے والدین کے ایمان کے منگر

اپنے قار کین کے لئے اس دوایت کے اصل الفاظ بھی نقل کر تاجا ہتا ہوں تا کہ اس سے جو مساکل ٹابت ہوتے اور جو تھا کن واضح ہوتے میں، قار کین ان سے بھی آگا در میں: حدیث شریف کی مشہور کتاب مسلم شریف کے (باب فی زیارۃ القبور والاستغفار لھم) شر دوایت ہے :عن ابی هو یو قرضی اللہ تعالیٰ عنه قال، زار النبی علی تعلیٰ قبر امه، فبکی، وابکی من حوله، فقال علیٰ استاذنت رہی فی ان استغفر لھا ، فلم یاذن لی، واستاذنته فی ان از ور قبر ها فاذن لی ، فزور وا القبور فانھا تذکر الموت۔

حضرت ابوہر ری<sub>د</sub>ہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں نبی کریم ﷺ نے اپنی والدہ ماجدہ کی قبر شریف کی زیارت کی توروئے اور ر لایا انہیں جو ان کے ار دگر دیتھے، پھر نبی پاک

سیلیلی نے فرمایا میں نے اپنے دب سے اجازت چاتی کہ انجی مال کے لئے استغذار کروں (جنعش کی دعا کروں) تو بیلے اجازت نہیں دی گئی اور اجازت چاتی میں نے کہ ان (انجی والدہ) کی قبر شریف کی زیارت کروں تو بیلے اجازت دی گئی۔ پس (اہل ایمان کی) قبروں کی زیارت کیا کرو کیوں کہ بے شک ہے (قبروں کی زیارت) موت یادولاتی ہے-اس حدیث شریف می خور فرما ہے:

بتایا کیا ہے کہ مدواقد صلح عدید یکا ب،جب کد رسول کر می تلک کے ساتھ ایک بزار سے زیادہ محابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم تھے۔ پہلی بات تو یہ معلوم ہوئی کہ والدین اور الل ایمان کی قبروں کی زیارت کو جاتا چاہے اور یہ ٹی پاک تلک کی سنت ہے اور قبروں کی زیارت کے لئے جاتا بغیر سنر کے نہیں ہو تا، قریب ہویادور، سنر کرنا ہوگا توزیارت تبور کے لئے سنر کوغلط کہنا تھین غلطی ہے۔ ( ملا)

نبت و تعلق، قرابت و محبت کے سبب یے قبر کی زیارت کرتے ہوئے ردنا آ جائے تو یہ غلط نمیں۔ زائر کے ساتھی اگر اس کے ساتھ شریک غم ہو جائیں اور نبت محبت و عقید ت میں وہ مجلی روئیں تو یہ بھی غلط فضل نہیں۔ یہ بھی جایت ہوا کہ مال یاپ یا بزرگ ہستیوں کی قبروں کو اور ان کی شناخت کو قائم رکھنا غلط نمیں۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ کو کی استاد اپنے شاگر دوں یا چیر اپنے مریدوں کے ساتھ اپنے مال باپ یا بزرگوں کی قبر کی زیارت کو جائے تو یہ قبر پر میلہ دگانا نہیں بلکہ درست فضل جاور اس حدیث شریف سے خاص طور پر بی کر کم خلقہ کی والدہ ماجدہ می قبر شریف کی زیارت تاب ہوتی ہے۔

الل علم فرماتے میں کہ ٹی پاک میں تک تالی والد ماجدہ کی جدائی و فراق میں روئے کہ آج دہ طاہر کی حیات میں ہو تی تو بیجے اور جو دافعات بر کات میر کی داد دت کے دقت \* زیارت تورادراس کے لیے سز و غیرہ کی تغسیل ، رسالہ قبر کے اعکام و آداب میں طاعہ قرما کی۔

#### **Click For More Books**

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

211

انہوں نے دیکھے بتھے، اس شان سے ان کا ظہور دیکھ کے خوش ہو تیں ادر صحابہ کرام ر ضیاللہ تعالٰی عنہم نبی یاک میکن کو جہ ہے ان کی قرابت کی محبت د عقید ت میں روئے۔ د الوگ جوابی ذہنوں میں پاکیز گی ادر اینے دلوں میں عشق و محبت نہیں رکھتے وہ یہ کہتے ہیں کہ دعائے مغفرت سے منع کیا گیا تواس کی وجہ سے تقلی کہ والدہ ماجدہ( معاذ اللہ)ایمان دالی نہیں تھیں۔اس بارے میں یہی عرض ہے کہ ایمان دالا ہی عقل د شعور ے فیض یاب ہو تا ہے، جس کے پاس دین نہیں رہتا عقل بھی اس کا ساتھ چھوڑ جاتی ہے۔ وہ لوگ اس حدیث شریف میں غور نہیں کرتے، اگر والد ہ ماجدہ ایمان والی نہ ہو تیں توان کی قبر کی زیارت کی اجازت بھی نہ ملتی کیوں کہ قر آن کریم میں کافروں منافتوں کی قبر پر کمرے ہونے سے واضح طور پر منع فرمایا گیا ہے (و لا تقم على قبو ۵۔ سورہ توبہ ) تلار سول کریم ﷺ کواپنی والدہ ماجدہ کی قبر شریف کی زیارت ک اجازت ملنا ثابت کرتا ہے کہ دہ بلاشبہ مومنہ تھیں۔ ان کے ایمان کے حوالے ہے قار ئمین تمام تفصیل ملاحظه فرمایچکے جیں۔رہی یہ بات کہ استغفار کی اجازت نہیں دی گئی تو پہلی بات توبیہ ہے کہ استغفار نے منع کرناان کے کفر کو لازم نہیں کر تاادر مزید یہ کہ اہل فترت کو کمی ہی ور سول کی دعوت ہی نہیں کینچی توان کے لئے استغفار کا تصور بھی نہیں، علادہازیں استغفار کی اجازت نہ دینے کی وجہ بیہ بھی بیان کی گئی ہے کہ <sup>ک</sup>سی کو بیہ وہم و گمان نہ ہو کہ ( معاذ اللہ) والدین مصطفیٰ بد عقیدہ یا گناہ گار تھے اور کو کی بیہ نہ کہہ سکے کہ خود نبی یاک ملکنے کے دالدین کی بخش دنجات بھی صرف دعاداستغفار ہی *ہے* ہوئی۔ علائے اسلام فرماتے ہیں کہ نابالغ بچوں کے لئے مغفرت کی دعا نہیں کی جاتی کیوں کہ وہ بے گناہ ہوتے ہیں اور د عائے مغفرت گناہ گار کے لیے ہوتی ہے۔اور جیسا کہ علائے اسلام نے کہاہے کہ اگر نبی کریم عظیمہ کے والدین کریمین کے لئے دعائے مغفرت کی جاتی تو کوئی ان کے ممناہ گار ہونے کا وہم کر لیتا اور اپنے حبیب کریم کے

والدین کے لئے اللہ تعالی سے نہیں چاہتا تھا کہ کوئی ان کے بارے میں اپنا کمان بھی کرے۔(واللہ اعلم)

شاید کی کے ذہن میں یہ سوال انجرے کہ قر آن کر یم میں ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے والدین کے لئے مغفرت کی دعا فرمائی اور کہا جاتا ہے کہ تمام انبیائے کرام علیم السلام کے دالدین ہر گز کا فرو مشرک نہیں ہوتے تو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دالدین کے لئے مغفرت کی دعا کیوں ہو ئی ؟اس کے جواب می عرض ب کہ آپ ملاحظہ فرما کیلے میں کہ انہوں نے اپنے پچا آزر کے لئے بھی استغفار کیا جس پر آزر کا بخت د عمن خدا ہو ناان پر داضح کیا گیا،اگر حضرت ابرا ہیم علیہ السلام اپنے والدین کے لئے دعانہ فرماتے تو قرآن پڑھنے والے یہ شبہ کر کیتے تھے کہ آزر بن والد تھا مگر حضرت ابراہیم کی اپنے والدین کے لئے دعانے داضح کر دیا کہ آزر ہر گزان کا والد نبیس تعابلکہ چاتھااور اہل عرب چااور برورش کرنے والے کو باپ کہتے ہیں۔ اس د عاکے بیان نے حقائق داضح کے کویا ہم کہہ کتے ہیں کہ اس دعا کی ضرورت ہتمی ادر ہار فی تعلیم کے لئے بھی ضرورت تھی مگر ہی کریم ﷺ کے والدین کر نمین کے بارے میں کمی منفی شبے کی تنجائش بھی نہیں تقی۔اور بچھے چرت ہے کہ نبی کر میم تلک کے والدین کر ہیں کو مومن نہ مانے والے شاید یہ خیال کئے بیٹھے ہیں کہ رسول کریم میں بیٹ کے والدین کے ایمان کے ثبوت کے لیے کمی کے سر شیفکیٹ کی ضرورت ب ایک کوئی ستی امت می نبیس کد صرف اس کی گوانی یر بی رسول کر م علی 2 دالدین کریمین کو مومن مانا جائے، جس ہتی کا کلمہ پڑھ کر کوئی فخص مومن و مسلم ہوتا ہے یعنی خود ر سول کر یم علیقہ کی گواہی کے بعد سمی کے پاس کون سی قطعی دلیل یا صحیح د صریح حدیث بر جس ہے دہر سول کر یم علی کے دالدین کر بیمین کے ایمان د اسلام کاانکار کرے۔ میرے نبی پاک سیکٹ نے خود گواہی دے دی اور اپنے والدین کو

دین کی تحیل کی آیت کے نزول کے بعد زندہ فرما کر اہل ایمان کی اس فہر ست میں بھی متاذ فرمادیا، اس کے بعد انکار کی گنجائش ہی نہیں رہی۔ اور یہ ان کی خصوصیت ہے کہ انہیں زندہ کر کے حضور نبی کریم علیقہ نے اپنا کلمہ بھی پڑھوادیا تا کہ انہیں اہل فترت ہونے کی وجہ سے ہی دعایت و مغفرت حاصل نہ ہو بلکہ وہ اہل ایمان میں نمایاں شامل ہوں اور بر گزیدہ اولیاہ شار ہوں۔

اگر کوئی اے ناممکن مانے تو اس کو اللہ تعالیٰ کی قدرت پر یقین نہیں ادر وہ نہیں جانسا کہ صحیح احادیث میں ہے کہ تمی نبی کی دعار دینہیں ہوتی اور ہمارے نبی پاک ﷺ تو اللہ تعالیٰ کے محبوب و مطلوب ہیں۔ قار نمین کے ایمان کی تازگی اور پختگی کے لئے اس حوالے سے اپنے والد گرامی علیہ الرحمہ کی کماب الذکر الحسین سے مزید پر کچھ اقتباس چیش کر تاہوں، وہ فرماتے ہیں:

حبا الله النبی مزید فضل علی فضل و کان به روفا فاحیا امه و کذا اباه لایمان به فضلا لطیفا فسلم فالقدیم بذا قدیر وان کان الحدیث به ضعیفا اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نی پاک علیہ کو فضل پر مزید <sup>فض</sup>ل عطا فرمایا اور اللہ

تعالی آپ کے سماتھ رافت (بہت مہریانی) فرماتا تھا۔ اللہ تعالی نے آپ کی دائدہ (حضرت سیدہ آمنہ)اور آپ کے والد (حضرت سید ناعبد اللہ) کو پھرز ندہ فرمایا تک دہ دونوں آپ پر ایمان لا کی، ان دونوں کو پھرز ندہ کر تااللہ تعالی کا خاص فضل والطاف بے تواحیاتے والدین کر مین کے اس واقعے کو دل وجان سے مان کو، اللہ تعالی اس بات (لیسی والدین کر مین کو زندہ کرنے اورا نہیں ایمان دینے) پر قدرت رکھتا ہے، اگر چہ اس ارب میں بیان کی گئی حدیث ضعیف ہے۔

امام المفسرين محمد بن احمد بن الى بكر جنعي علامه قرطبى ك نام ب يادكيا جاتاب، اپنی کماب "التذكرہ بامور الآخرہ" میں فرماتے ہیں: بی كريم عظامة كے فضائل وخصائص آپ کی وفات تک بے دربے، متواتر بوضتے اور زیادہ می ہوتے رہے، یہ ( آپ کے والدین کا پھر زندہ ہو تااور ایمان لانا) ای فضل و کرم میں ہے ہے جو اللہ تعالی نے آپ ر فرمایا باور آب کے والدین کا پھر زندہ کیا جاتا اور ایمان لاتا، ند عقلا متن بے اور ند ی شرعا( یعنی عقلی اور شرعی طور پرند مانے والی یا مکن بات نہیں )، چناں چہ قرآن کریم میں آیا ہے کہ بنی اسرائیل کے قتل ہونے دالے فخص کوزندہ کیا گیاادر اس ز نده ہو کراپنے قاتل کی خبر دیاور حضرت عیٹی علیہ السلام مر دوں کوز ندہ کیا کرتے یتے اور ای طرح اللہ تعالی نے ہمارے ہی کرم ﷺ کے ہاتھ پر بہت سے مر دول کو زندہ کیا ب (بلکہ در خت کے بے جان سو کھ تے کو مرف آپ کے لباس مبادک کے کس بے قوت کو یا عطا ہوئی)۔ جب یہ ثابت بے تو پھر آپ کے والدین کے زندہ ہونے اور ایمان لانے کا انکار کیوں کر ہو سکتا ہے؟ بلکہ یہ واقعہ تو آپ کی فغیلت و مر تبت کوزیادہ کر تاہے۔ (فرماتے میں کہ ) یہ کہنا کہ جو شخص غیر مو من مراہو، اس کو د دبارہ زیرہ ہو کر ایمان لانا نفع شبیں دے گا، یہ کلام مر دود ب، اس حدیث کے ساتھ جس می بیہ بتایا کیا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے ہی ملک پر مورج کو غروب ہونے کے بعد

لو ٹایا دادی صهبا میں جب کہ حضرت علی کر مالندو جہہ کی نماز عصر قضا ہو گئی تھی )،امام طحادی نے (مشکل الآثار میں) اس حدیث کو بیان کیا ہے اور فرمایا ہے کہ بیہ حدیث ثابت ب( یعنی صحیح ہے)۔ اگر آفتاب کا پلٹ آنا، نافع و مفید نہ ہو تا ادر اس کے پلٹنے ے وقت کی تجدید نہ ہوتی تواللہ تعالی سورج کو آپ پر واپس نہ لوٹا تا (یعنی گزر اہوا وقت واپس نه آتا نوسورج کولو ثاناب فائده ہوتا، چناں چہ حضرت علی نے بر وقت نماز عصرادا فرمائی)ای طرح آپ ﷺ کے دالدین کازندہ ہو کرایمان لاناان کے لئے نافع و مفید ہوا اور نبی کریم کی تصدیق سے ان کا نفع ہوا۔" (مواہب لدنیہ، زر قانی ص ۱۷۱/۱سیل البدی دالرشاد، ص ۱۳۴/ ۲\_ر سائل تشع ص ۱۴۴/ ۲۰۰۷) قارئین کرام! آپ اندازہ کر لیں کہ علم نافع رکھنے والے علامے اسلام کی ایمانی بصیرت اور عقیدت د محبت کلاحوال کیاہے اور ان کی بیہ تحریریں ہمیں بتاتی ہیں کہ ایک مومن کا طرز فکر واستد لال کیا ہونا چاہئے۔ ہو سکتا ہے کو ٹی یہ کہنا چاہے کہ نبی کریم متاہیں سیسلی کے والدین کے پھر زندہ ہونے اور ایمان لانے کے بیان والی حدیث شریف میں ضعف بتلا کیا ہے یعنی سے حدیث ضعیف ہے، تو داضح کرنا جا ہتا ہوں کہ ان کے ایمان میں شبہ کرنے والی روایات بھی صحیح د صرح نہیں بلکہ ضعیف ہی بتائی گئی ہیں اور ضعیف روالات کو احکام یا عقائد میں ججت نہیں مانا جاتا کیکن فضائل کے بیان میں ضعیف حدیث کو شمجی قبول کرتے ہیں اور یہ احیائے ابوین بلا شبہ نہی کریم کی فضیلت د فضائل کی بات ہے۔ چتال چہ ملاحظہ ہو: محد ثین و محققین نے جن احادیث کو ضعیف کہا ہے ان کے ضعف کی دجہ بھی بیان کی ہے اور مساکل د فضائل ہر دو کے بارے میں اصول و قواعد مختلف بیں۔اگر حدیث فی الواقع ضعیف ہو توکسی بات کا داجب ہو نا ثابت نہ ہو گا محر متحب یعنی پندیدہ ہونا ثابت ہو گاادر فضائل میں تو سمجی ضعیف روایات کو قبول کرتے ہیں۔ کسی حکم، عمل یا بات کے وجوب و استحباب کے اثبات میں محد ثین جو

حدیث بیش کرتے میں، اس حدیث شریف کا اصطلاحی درجہ مجی بیان کرتے ہیں، حدیث سے نادانف یاحدیث کو کم تر تجھنے والے جہلا دد غیرہ یہ تاثر دیتے ہیں کہ ضعیف حدیث سے مراد غلط یا جعلی حدیث نبوی ہے جب کہ ضعیف حدیث کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہوتا۔امام ابن مام فتح القد ریم واضح فرماتے ہیں کہ ضعف کا مطلب ہر گزیہ نہیں کہ دہ حدیث باطل ہوتی ہے بلکہ ضعیف حدیث دراصل محدثین کی مقرر کردہ چند شر الط ش ہے کچھ شر الط پر پور مینہ اتر نے والی حدیث کو کہتے ہیں ،اسناد میں روایت کے ضعف ( کمزور کی ) کے بادجود دوہ حدیث صحیح ان ہوتی ہے۔ علامے دیو بند میں مشہور جناب شبیر احمه عثانی فرماتے ہیں کہ حدیث جعلی نہ ہو، ضعیف ہو تو بھی استخباب ثابت شرح مسلم) اور غیر مقلد الل حدیث کبلانے والوں میں مشہور جناب نذیر حسین محدث فرماتے ہیں: حدیث ضعیف ہے جو موضوع نہ ہو، احتماب وجواز ثابت ہو تا ے۔ ( فَنَادى ثُنَا تميه بحوالد فَنَادى نذيريد ن اص ٣١٥) - نمل الاد طار من جتاب شوكانى مجمی فرماتے ہیں کہ ضعیف روایات مل کر بلند مرتبہ ہو جاتی ہیں اور متحب (پند بدہ) <sup>۱</sup> ممال میں کام دیتی <u>میں</u> ..... ضعیف حدیث کی بنیاد پر کمی کو کافر د مشرک بر گزینیں کہا جاتا لیکن ضعیف روایت فضاک میں ضرور قبول کی جاتی ہے۔ حدیث پڑ منے والے جانتے ہیں کہ حدیث کے ماہرین نے حدیث کی صحت پر کھنے کیلئے کچھ اصول مقرد کئے میں۔ رادی (سن کریاد کچھ کرییان کرنے دالے) کے حافظہ کی کمزوری کی وجہ ہے صدیث کوضعیف (کمزور) کہا جاتا ہے یا اصل الفاظ بیان کرنے کی بجائے اپنے لفظوں میں معنی بیان کرنے پر حدیث شریف کے رادی پر کلام کیا جاتا ہے، اس سے بیہ ثابت نہیں ہو تاکہ دہ حدیث موضوع یا جعلی ہے۔ قار کمن خور فرما کمن قرآن کریم می ہے کہ قرابت رسول کی محبت الل ایمان پر

واجب ہے اور یہ بھی ہے کہ رسول کر یم علیظہ کو ایذا پنچانا ایسا تظین جرم ہے جو لعن و عذاب کا مستحق بنادیتا ہے۔ آپ طلاحظہ فرما کے بیں کہ ابو اہب کی بیٹی ( حضرت سبیعہ ) کو جہنم کے ایند هن کی بیٹی کہہ کر پکارا گیا تو رسول کر یم علیظہ کو کس قدر اذیت پنچی، حالال کہ ابو اہب کے بارے میں یہ شبہ بھی نہیں ہو سکنا کہ وہ جہنم کا ایند هن نہیں گر اس کی مسلمان ہو جانے والی بیٹی کو کا فرباپ کی نسبت سے طنز و طعن کے طور پر پکار نا باعث اذیت تفہر ا، تو اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ وہ لوگ جو نبی کر یم علیظہ کے مو من والدین کر میمین کے بارے میں بے ادبی کے مرتک ہوتے ہیں وہ نبی پاک علیظہ کو کس قدر اذیت پنچاتے ہیں۔

مشہور واقعہ ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عہد خلافت میں ایک منافق هخص جوایک علاقہ کی محجد کالمام بنا ہوا تھا، روزانہ صرف ایک ہی سورت پڑ حتا، اس کا صرف ای ایک سورت کو پڑ ھناد را صل اس کی بری نیت اور بے ادبی کے سبب سے تھا۔ سید نافار دق اعظم رضی اللہ عنہ کو اس کی خبر ہو کی تو آپ نے اس منافق کوبلایاادراس سے پو چما،اس امام کے جواب سے داضح ہو گیا کہ وہ پکامنا فق ہے، چناں چہ حضرت عمر فے اس مخص کے قل کا علم دیا کیوں کہ بے ادبی کی نیت سے قر آن پڑھنا کفرہے۔ قارئین بخونی جان لیں کے کہ دہ منافق محض قر آن ہی پڑھتا تھا گربے ادبی کی اور بر می نیت سے پڑ حتا قعا۔ حضرت سبعیہ کو جو لوگ جہنم کے ایند حن کی بیٹی کہہ کے پکارتے وہ مجمی قر آن بی کی خبر کے مطابق کہتے مگر طنز و طعن اور تحقیر واہانت کے طور پر کہتے تھے، توجولوگ نبی کریم ﷺ کے والدین کریمین کو (معاذاللہ) غیر مومن یاغیر جنتی کہتے ہیں وہ تو قر آن کے مطابق بھی نہیں کہتے تو انہیں جان لیںا چاہئے، کہ ر سول کریم میں کا معاملہ بہت نازک ہے، ان کی بے ادبی و گستاخی کی نیت ہے قر آن پڑ حتایاان کی چچازاد بہن کو طنز و طعن ہے پکار ناتھین جرم اور ایذائے رسول کا با عث

ب تونی کر یم مطلقة کے مقد ک دالدین کر مین کاذکر شماخی و بداد بی کے لہد والفاظ میں کرنا می قدر شدید تلایف داذیت کا موجب ہو گاادر ایذائے رسول نہایت مہلک جرم ہے جس کے مرتحب کے لئے لعنت وعذاب کی خبر قر آن نے دی ہے۔ قار کین کرام! مران منیر شرح جامع صغیر ص24 / ۳ میں ہے، دعنرت سید نا علی کر مالند وجہہ فرماتے ہیں کہ رسول کر کم عظیق نے فریایا: جس نے میرے ایک بال کو بھی اذیت پنچانی اس نے در حقیقت بچھے اذیت پنچانی اور جس نے بچھے اذیت پنچانی کہ دراصل اس نے اللہ تعالیٰ کو اذیت پنچانی کہ

مزید طاحظه فرما تین : مسلم شریف می حدیث شریف ب : حضرت معد بن ابل و قاص و ضحالله تعالی عند (التونی ۵۵۵ ) فرماتے میں که ر سول کر مج ملطف نے فرمایا که جو هخص الل مدینہ کے ماتھ برائی کاارادہ کر ے گااللہ تعالی اس کو اس طرح بچھلا سے گا جس طرح نمک پانی میں تحل جاتا ہے۔ اور ای مسلم شریف میں دو سری دوایت یوں ب کہ جو هخص بھی اہل مدینہ کے ساتھ برائی کاارادہ کرے گااس کو اللہ تعالی دو ذرخ کی آگ میں رائک کی طرح بچھلا سے گا۔ اور سراج منیر من ۲۰ / ۳ می ہے، حضرت عبد اللہ بن عررض اللہ تعالی عنه فرماتے میں کہ رول کر کی مطلق نے فرمایا جو اللہ تعالی دو تر تمل اللہ بن عررض اللہ تعالی اس کو اذ بیت دے گا اور اس پر اللہ تعالی اور فرطنوں اور تمام النو بت دے گا اللہ تعالی اس کو اذ بت دے گا اور اس پر اللہ تعالی اور فرطنوں اور تمام ان اوں کی لعزت ج، اس هخص کانہ فرض تیول ہو گانہ تعلی۔

اندازہ کیا جائے نبی کر کم علیک کے ایک بال مبارک کو اذیت پہنچانا رسول کر یم علیک کواور اللہ تعالی کو اذیت بہنچانا ہے بمی نبیں بلکہ نبی پاک علیک کے شہر مقد س میں ان کے پڑوسیوں کو مرف ایذادینا ایا جرم قرار دیا گیا کہ اس پر اللہ تعالیٰ، فر شتوں اور تمام انسانوں کی لعنت کی دعمید سانگ گن اس سے بعد وہ لوگ جو نبی کر یم علیک کے سو من اور جنتی والدین کر سیمین سے کئے نامنا سب طرز بیان یا کلی ہے اوبی سے مر تک ہوں

ان کی بد بختی اور برے انجام میں کیا شبہ ہو سکتاہے؟ علمائے اسلام نے واضح فرمایا ہے کہ جو کوئی نبی یاک ﷺ کی مبارک تعلین (مقد س جو تیوں) کو "جتز می"اور ان کے لہاس مبارک کو حقارت سے میلا کہہ دے، وہ سخت بے ادبی کا مر تکب ہونے کی وجہ ہے اپنا ایمان ضائع کر دیتا ہے۔ ہو ش ادر احتیاط سے کام لینا چاہئے کہ یہ نبی کریم علیلنے کے مقدس و محترم والدین کریمین کا معاملہ ہے۔ کوئی خود کو علامہ وفہامہ ثابت کرنے کے لئے اگر گتاخی وبے ادبی کے لہج ادر تقمین الفاظ میں نبی پاک ﷺ کی نسبتوں کی توہین کر تاہے تو دہاینے علم دہنر ہے خوداینے لئے تباہی کا سامان کرتا ہے، ایس بات سے سکوت بہتر ہے، کیا فائدہ ایس گفتگو و تحریر کاجواللہ تعالی اور اس کے رسول کریم سیانتہ کی نارامنی داذیت کا با عث ہو جائے۔ ر سول کریم ﷺ اللہ کریم کے دہ محبوب ہیں کہ ان کی بارگاہ کے آداب خود اللہ كريم نے تعليم فرما بحظ ميں، أن كى بار كاد ميں صرف آواز كااونچا كرنا عمد يمر للے نيك اعمال کی بربادی کاسب ہو جاتا ہے اور ان کے حوالے سے معمولی کی بے ادبی، دین و ایمان سے محروم کردیتی ہے اور شدید عذاب کا مستحق بنادیتی ہے۔ جن لو کوں نے نبی کریم میلاند کریم علی کے دالدین کے ایمان میں شک وشیمے کی بات ہے انہوں نے اجتہادی خطا کی ادر تحقیق کے تمام مرطے پورے نہیں کیے، میں گمان کرتا ہوں کہ ایسے لوگوں کا بہ فعل،ان کی اس بارے میں کمل تحقیق سے نادا بھی کا متیجہ اور شدید اجتماد ی خطائفا۔ اللہ کریم ہمیں ایمان پراستفامت اوراد ب کی تو فیق عطافر مائے۔ قار کین جانتے ہوں گے کہ ابولہب (عبد العزی) نے اپنی لونڈی توییہ ہے اپنے مرحوم بھائی حضرت عبد اللہ کے پاں فرز ند کی ولادت کی نوید سن کر خوش سے اس لو نثری کو آزاد کر دیا تھا۔ رسول کریم علی نے اعلان نبوت فرمایا توابولہب دستمن ہو گیا، کفر پر مر اادر جہنم کا ایند ھن ہونے کی بشارت اے دنیا ہی میں ملی، اس کے باوجو د بخاری

می موجود روایت کے مطابق ابولہب نے صرف بعقیجا سجھ کر میلاد مصطفیٰ کی خوشی منائی تواہے اس خوشی منانے کا فیض ہر پیر کے دن اب بھی قبر میں ملاہے۔ ( سل البد كى دالرشاد، ص ٢ ٢ ٣ / ١- د لا كل المديرة جمعتى، ص ٩ ١٣ / ١) اندازه كيا جائر كر ثربيه کو تو دلادت کے خوش خبر می دینے کی وجہ سے غلامی سے آزاد می مل جائے،اور ابولہب کو صرف بھائی کا بیٹا سجھ کر اس کی ولادت کی خوشی منانے کا فیض ہر ہفتے لیے تو ہم جان لیں کہ رسول کریم بلطانت کی والدہ محترمہ نے تو متحدد بشار تل پاکیں کہ ان کے شکم اقد س من نبول کا نی میلان به بانهوں نے دود جایا، محبت سے کچھ برس پالااور ان کے اپنے جس قدر ارشادات میں دہ گواہ میں کہ دہنہ صرف اپنے فرز ند کے نبی ہونے ے باخر تھیں بلکہ اس پر بہت خوش تھیں، پھر ان کے بارے میں یہ کیے گمان کیا جا سکّاب که (معاذاللہ)وہ جنتی نہیں؟(رسائل تشع ص1۵۹)۔ان کی خاہر ی دنیو کی حیات م انہیں دعوت مجی نہیں دی گئی لینی ہی یاک کی نے ان براین ہوت پیش مجی نہیں ک اور سیدۂ عالم کا افکار بھی ثابت نہیں بلکہ بغیر دعوت کے بن ان کے تمام اقوال ہے ا قرار طاہر بے اور ان کے آخری کلبات، اقرار توحید اور رد شرک میں بالکل دامنے ہیں اور ان کے دین ابراہی پر ہونے اور بت پر سم سے پاک ہونے کی گواہی دیتے ہیں۔ جناب اشر فعلى تعانوى اين كتاب نشر الطيب (مطبوعه دار الاشاعت ديوبند) ك

من ما بر لکھتے میں: "آپ کی والد وماجد و حفرت آمند بنت وب بے روایت ہے کہ جب آپ حل میں آئے توان کو خواب می بشارت دی گئی کہ تم اس امت کے سر داد کے ساتھ حاملہ ہوئی ہو، جب وہ پیدا ہوں تو یوں کہنا: اعید فہ بالو احد من شو کل حاصد۔ اور ان کا نام گھر ( تلظیمی ) رکھتا۔ "( سل الہدی والر شاد ص ٣٢٨ / ا۔ تاریخ مدینة د مشق، ص ٨٣ / سر الروض الانف، ص ١٨٠ / ا۔ دلا کل المتوة تصحی، س ٢ / ۱ سر ة صليد ، ص ١٨٥ / ١٠ ) س ١٥ بار فراتے میں: "کھ بن سعد نے

### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ایک جماعت سے حدیث بیان کی،اس میں عطاءادرا بن عباس بھی ہیں کہ حضرت آمنہ بنت دہب ( آپ کی دالدہ ماجدہ) کہتی ہیں کہ جب آپ یعنی بی علیق میرے بطن ہے جدا ہوئے تو آپ کے ساتھ ایک نور لکلا جس کے سبب مشرق و مغرب کے در میان سب روش ہو گیا، "(سیر اعلام النملاء ص۵ ۳ / ۱\_ خلاصہ سیر سید البشر ، ص۲۹ ۔ تاریخ مدينة دمشق، ص 24 / ٣٠ رسائل تشع، ص ٥٩ سبل البدى دالرشاد ص ٢٣٣٧) " پھر آپ زمین پر آئ اور دونوں ہاتھوں پر سہارادئ ہوئے تھے، پھر آپ نے خاک کا ایک مٹی نجریادر آسان کی طرف سر اثھا کر دیکھا۔ ف: ای نور کاذ کرا یک د دسری حدیث میں اس طرح ہے کہ اس نور سے آپ کی والدہ نے شام کے محل دیکھے، حضور سالتہ سی نے ای داقعہ کی نسبت خود ارثراد فرمایا ہے: "ورویا امی التی رات۔" ( *ب*ر اعلام المثلاء ص ۲ ۳ / ۱\_ سیل البر ی والرشاد ص ۲ ۳ / ۱\_ رساکل تشیع ص ۵۹\_ د لاکل النوة <sup>بیصق</sup>ی، <sup>م</sup> ۰۰ /۱\_ سیر ة حلبیه ، *م ۷۷ /*۱)"ادر اس میں بیه بھی آپ کا ار شاد - · و كذلك امهات الانبياء يوين - يعنى انبياء عليم السلام كى ماكي اليابي نور ديكها كرتي بي-اخرجه احمد والبزار والطبراني و الحاكم والبيهقي عن العرباض بن ساريه و قال الحافظ ابن حجر صححه ابن حبان والحاكم كذا في المواهب-"(تاريخ ميدية دمش، م ١/١١) ص ۲ پر ککھتے ہیں "حضرت عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) ہے مر وی ہے کہ ایک یہود ی کمہ میں آرہاتھا، سوجس شب میں حضور تلک پیدا ہوئے اس نے کہااے گروہ قریش کیا تم میں آج کی شب کوئی بچہ پیدا ہوا ہے ؟انہوں نے کہا ہم کو معلوم نہیں، کہنے لگا کہ د کچھو کیوں کہ آن کی شب اس امت کانبی پیدا ہوا ہے، اس کے دونوں شانوں کے · در میان میں ایک نشانی ہے (جس کا لقب مہر نبوت ہے) چناں چہ قریش نے اس کے

پاس سے جاکر تحقیق کیا تو خبر ملی کہ حضرت عبد اللہ بن عبد المطلب کے ایک لڑ کا پید ا

ہوا ہے۔وہ یہودی آپ کی دالدہ کے پاس آیا نہوں نے آپ کو ان لو کوں کے سامنے کر دیا، جب اس یہودی نے وہ نشانی (مہر نبوت) دیکھی تو بے ہوش کر کر ہزااور کہنے لگا کہ تخالبر ایمل سے نبوت رخصت ہو لی اے گر وہ قریش من رکھو، دانلہ یہ تم پر ایسا غلبہ حاصل کریں گے کہ مشرق و مغرب سے اس کی خبر شائع ہو گی۔ دوایت کیا اس کو یعتوب بن منعیان نے اساد حسن سے یہ فتح الباری میں کہا ہے کذا تی المواہب۔ ( تاریخ مدینہ دمشق، ص سے ۱۱ سر و لا کل المدیۃ تحقی، ص ۱۰۸ او ساق الحوان، سے ص ۱۰۷ ۲ سیل البدی دالر شاد، ص ۱۳۳۹ او سر قد تق من ماں /۱۱ ایس المان مند العنم یہ من مولد خبر البریہ (۵۰ ماہ ) مولفہ نواب صد ایق حسن خاں مجو پالی کے ص ۲۰ اس میں میں دوایات درج میں۔

(خصائص کبر کی از امام سیو طی، مواہب لدنیہ از امام قسطانی، زر قانی از امام زر قانی، شواہد المنو قانر مولانا جامی میں دیگر مفصل روایات بھی ہیں جنسی میرے والد کرائی علیہ الرحمہ نے اپنی کماب الذ کر المحسین میں نقل فرمایا ہے)۔

ان مخصر روایات کا تذکرہ ای لئے کیا ہے کہ قار کین اندازہ کریں کہ بی کر یم ملکنا کی دالدہ ماجدہ سید وَ عالم حضرت آمند رضی اللہ تعالیٰ عنبا و سلام اللہ علیما کے ارشاد ات واضح کرتے ہیں کہ اضحیں بشارت دی گئی کہ وہ کس ہت کی دالدہ ہونے کی سعادت پا رتی ہیں (ان داقعات کو دیو بند کی دہایی علام بھی و ثوق سے نقل کر رہے ہیں)۔ خور کیا جائے کہ دالدہ ماجدہ ان بشار توں کا ذکر کتنی مسرت نے فرماتی ہیں اور حضرت حلیہ نے فرماتی ہیں کہ میر سے ان بشار توں کا ذکر کتنی مسرت نے فرماتی ہیں اور دواد دت کے دواتی خیر پانے دالے داقعات ساتی ہیں۔ کیا ہے سب اس بات کی کو ای نیمی ہیں کہ دہ مجھتی تعمیں کہ ان کا بیٹا ہی آخر الزمان ہے، ای انے یو قت دخوات فرماتی ہیں خان معدو نہ الی الانام تو مرارے جان کی طرف معدون ہوا ہے گئی رہ موان ہی کو بی تا ہے کہ د

#### Click For More Books

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

223

ہے، یم تو یکی کہوں گا کہ اس محترم و محرم اور مقد س و مطہر خاتون کے ایمان کے اسے شواہد کے ہوتے ہوتے ان کے ایمان میں شبہ کر نے والے اسے ایمان کی قکر کریں۔ یہ فقیر ایمانی وروحانی مسرت محسوس کر دہاہے کہ اسے نبی کر یم علیقہ کے مبارک والدین کر یمین، مو من و مسلم والدین کر یمین، جنتی اور بار گاہ الٰہی میں مقبول و بر گزیدہ والدین کر یمین رضی اللہ تعالی عنہما و سلام اللہ علیجا کے بارے میں یہ عاجزانہ ہد یہ محبت پش کرنے کی سعادت حاصل ہوئی ہے، بچھ یقین ہے کہ میرے محبوب کر یم روف و پش کرنے کی سعادت حاصل ہوئی ہے، بچھ یقین ہے کہ میرے محبوب کر یم روف و رحیم آ قا حضور رحمتہ للعالمین علیقہ میرا ہد یہ تول فرما کیں گے اور محشر میں میرے والدین کو اور محصل پی شقاعت سے نوازیں گے۔ اس کے لئے اللہ کر یم سے طالب عفو و مغفرت ہوں، اللہ کر یم میرے تمام معاصی سے در گزر فرمائے اور دارین میں میر انجر ماور محمور، اللہ کر کم میرے تمام معاصی سے در گزر فرمائے اور دارین میں میر انجہ و امہ و آلہ و بار کو و معلم مالہ میں کو کی خطا ہو کی ہو در گزر فرمائے اور دارین میں میں انجر ماور بھی پر اینا کرم رکھے، آ میں بیاہ معاصی سے

역 문 -

بنده! کو کب نورانی او کاژ دی غفرله محرم الحرام • ۲۳۱۴ ج  $\bigcap$ كراجي.

